
T.C

TRAKYA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

SANAT TARİHİ ANABİLİM DALI 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

 

CUMHURİYET DEVRİ TÜRK RESMİNDE 
ALEVİ-BEKTAŞİ İKONOGRAFİSİNİN 

İŞLENİŞİ  
 

NECEF TANRIVERDİ 

1168204103 

 

TEZ DANIŞMANI 

Doç. Dr. GÜLGÜN YILMAZ 

 

EDİRNE 2019







I 

 

Tezin Adı:  Cumhuriyet Devri Türk Resminde Alevi-Bektaşi İkonografisinin İşlenişi 

Hazırlayan: Necef TANRIVERDİ 

ÖZET 
 

İnanç sistemlerinin ve sanatın birbirlerini etkileme ve şekillendirme 
meselesi insanlık tarihinin en fazla kafa yorduğu konuların başında gelmektedir. Dini 
ritüellerin mi sanat faaliyetlerini etkilediği yoksa sanatın mı dini vecibelerin yerine 
getirilmesi için gereken figüratif silsileyi yarattığı hemen her dönem tartışılmış ve 
araştırılmaya değer görülmüştür. Bizim bu çalışmamızda, bahsi geçen konuya dair 
belli başlı açıklamalarda bulunulmuş ve çeşitli devletler bazında kültür-sanat 

faaliyetlerinin ve dini perspektifin birbirlerini nasıl etkiledikleri çeşitli örneklerle 
açıklanmaya çalışılmıştır. 

Anadolu toprakları üzerinde doğmuş, şekillenmiş ve yayılmış olan Alevi-
Bektaşi inanç sisteminin tarihsel sürecini, ritüellerini ve görsel kültür dünyamızdaki 
yerini açıklık getirmeye uğraştığımız bu çalışmamızda; safiyane, bir inanç sisteminin 
tanımlanması meselesini aşmış, daha ziyade Anadolu kültürel tarihine, dini 
mahiyetlere ve Osmanlı kültür-sanat faaliyetlerine dair hasbelkader bir yorum 

getirilmeye çalışılmıştır.  

Nihayetinde esasen Doğu topraklarında doğmuş bir inanç sisteminin Batı 
topraklarındaki teknik unsurlar ve materyaller aracılığıyla aktarılmış olması bizim 
için son derece deneysel bir süreç olarak görülmüş ve üzerinde çalışılmıştır. 

Çalışmamız inanç sistemi ve sanat etkileşimi meselesine dair bir girizgah ile 
başlamış olup, Anadolu’nun görsel kimliğine ve üretimine, oradan da  tek tanrılı 
dinlerin sanatsal dürtüleri nasıl şekillendirdiğine dair görüşlerimizle devam etmiştir. 
Daha sonra Osmanlı Devleti’nin oluşturmuş olduğu kültür-sanat birikimi, sanatsal 

faaliyetlerin özü ve ilerleyen dönemlerdeki şekillenmesi meselesi üzerinde durulmuş 
ve irdelenmiştir. Cumhuriyet rejiminin kurulması ve bu yeni rejimin sanatsal 
politikası, bu dönemdeki sanatın ve sanatçının durumuna dair meseleler incelenmiş 
ve Türk Resim Sanatı’nın günümüze kadar nasıl bir aşama ve gelişim kaydettiği 
vurgulanmıştır. Nihayetinde konumuz olan Alevi-Bektaşi inanç sistemine dair 
terminolojik ve tarihsel içeriklere dair bilgiler aktarılmış ve böylece oluşturmak 
istediğimiz ikonografik çerçeve ve görsel materyallerin açıklanması endişesi bu 
çalışmanın ortaya çıkmasını sağlamıştır. 

Anahtar kelimeler: Alevi-Bektaşi, Osmanlı, Cumhuriyet, ikonografi, 
geleneksel, batılılaşma, tasavvuf, inanç sistemleri. 



II 

 

Name of the Thesis: The Treatment of Alevi-Bektashi Iconography in the 

Republican Era Turkish Painting 

Prepared by: Necef TANRIVERDİ 

ABSTRACT 

 

The issue of belief systems and art influencing and shaping each other is the 

most thought-over issue in human history. Whether the religious rituals had affected 

artistic activities or art had created the figurative sequence necessary to fulfill the 

religious duties has always been discussed and considered worthy of research. In this 

study of ours, we made some explanations about the aforementioned subject. On the 

basis of various states, with different examples, the issue of how cultural-artistic 

activities and the religious perspective have affected each other was explained.  

In this study, we tried to explain the historical process, rituals, and visual 

culture of the Alevi-Bektashi belief system that was born, formed and spread in 

Anatolia. We went beyond defining the belief system and tried to provide a 

commentary on the cultural history of Anatolia, the religious context, the cultural and 

artistic activities of the Ottomans.  

Eventually, the fact that a belief system originally from the East transferred 

through the technical elements and materials of the West came highly experimental 

for us, so it was studied.  

Our study starts with an introduction about the interaction of belief systems 

and artistic production, our views on the visual identity and production of Anatolia, 

and how monotheist religions shaped the artistic impulses. Subsequently, the 

cultural-artistic accumulation created by the Ottoman State and the essence of artistic 

activities along with its development throughout the following periods were 

reviewed. The establishment of the republic and the artistic policy of this new regime 

along with the status of art and artists in this period were examined, and the progress 

and development of the Turkish painting to this day was highlighted. Ultimately, 

information on our main subject, the terminological and historical content on the 

Alevi-Bektashi belief system transferred and thus, the iconographic framework we've 

wished to form and the concern of explaining the visual material led to the 

emergence of this study. 

Keywords: Alevi-Bektashi, Ottoman, Republic, iconography, traditional, 

Westernization, mysticism, belief systems. 

 



III 

 

ÖNSÖZ 

 

Geçmişten günümüze tartışılmış olan sanat ve din gibi, isanlık tarihindeki iki 
önemli kavramın birbiri ile olan ilintisi yadsınamaz bir gerçektir. Değişen ve gelişen 
süreç içerisinde birbirini etkilemiş olan bu iki kavramın Anadolu topraklarındaki 
görsel kültürü nasıl şekillendirdiği ve bu topraklarda doğmuş olan bir inancın bu 
perspektif içerisinde nasıl yansıtıldığı meselesi üzerine kafa yormamızı gerektiren ve 

çalışılma gerekliliği arz eden bir konu olarak karşımıza çıkmaktaydı.  
 

Yapılan bu çalışma primitif dönemlerden başlanarak insanlık tarihinde 
sanatsal üretim dürtüsünün nasıl başladığını, Anadolu’daki ilk uygarlıklarda bu 
tutumun nasıl şekillendiğini, büyük dinlerin sanat olan bakış açılarını, İslam’daki 
fikir farklılıklarının nasıl mezhepsel bir ayrılığa dönüştüğünü, Alevi-Bektaşi inanç 
sistemini doğuşu, gelişimi ve aralarındaki nüansların neler olduğunu,  İslam kültür 
medeniyetinin taçlandırıldığı Osmanlı İmparatorluğu dönemindeki sanatsal 
üretimlerdeki temel endişeyi ve öne çıkan sanat alanlarını, Batılılaşan Osmanlı’dan 
Cumhuriyet rejimine değişen figüratif algının ve modern dönemlerdeki görüşün nasıl 
olduğunu, nihayetinde Alevi-Bektaşilikteki temel ikonografik meselelerin bu değişen 
ve gelişen algı içerisinde nasıl işlendiğini anlatmaya gayret gösterdik. 

 

Öncelikle bu tezi hazırlamadan evvel danışmanlığımı üstlenerek her türlü 
desteği gösteren saygıdeğer hocam Doç. Dr. Gülgün Yılmaz’a teşekkürü bir borç 
bilirim. Daha sonra bütün sevgileri ve şefkatleriyle beni destekleyen anne ve babama, 
fikirleriyle ve bakış açısıyla bir deniz feneri gibi önümü aydınlatan ve daha çok 
aydınlatacak olan sevgili mürşidim Hüseyin DURAK’a, bu önemli aşamayı 
atlatırken maddi manevi bütün destekleriyle her daim yanımda olan ve bu süreci 
sağlıklı bir şekilde atlatmamı sağlayan Nesimi DOĞAN, Yasemin DOĞAN ve 
Yağmur TANRIVERDİ’ye ve bütün yakın dostlarıma minnet duygularımı sunarak 
teşekkürü bir borç bilirim. 

 

Bu tez sayın Ali Haydar ERCAN Dedebaba’ya ve Hüseyin DURAK’a ithaf 
edilmiştir.  
 

Necef TANRIVERDİ 
   Edirne 2019 

 

 

 



IV 

 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖZET............................................................................................................................. I 

ABSTRACT ................................................................................................................ II 

ÖNSÖZ ...................................................................................................................... III 

FOTOĞRAF LİSTESİ .............................................................................................. VII 

RESİM LİSTESİ ........................................................................................................ IX 

KISALTMALAR LİSTESİ ..................................................................................... XIV 

1. GİRİŞ ...................................................................................................................... 1 

2. ANADOLU MEDENİYETLERİNDE VE BÜYÜK DİNLERDE SANAT VE 
İNANÇ ETKİLEŞİMİ ............................................................................................... 7 

2.1. Hitit Medeniyetinde İnanç Sisteminin Sanatsal Üretime Etkisi ........................ 7 

2.2 Frig Medeniyetinde Sanat ve İnanç Sisteminin Etkileşimi .............................. 13 

2.3. Urartu Medeniyetinde Sanat ve İnanç Sisteminin Etkileşimi ............................. 17 

2.4. Yahudi Dini Unsurlarının Sanatsal Üretime Etkisi ......................................... 23 

2.5 Hristiyan Dini Unsurlarının Sanatsal Üretime Etkisi ....................................... 26 

2.6. İslam Dini Unsurlarının Sanatsal Üretime Etkisi ............................................ 29 

3.  İSLAM ÖNCESİ DÖNEMDEN ANADOLU SELÇUKLU’YA TÜRKLERDE 
SANAT VE İNANÇ SİSTEMLERİNİN ETKİLEŞİMİ ....................................... 32 

3.1. İslam Öncesi Dönemde Türklerde Sanat ve İnanç Sistemlerinin Etkileşimi 
Meselesi.................................................................................................................. 32 

3.2. İslamiyetten Sonra Türklerde Sanat ve İnanç Sistemi’nin Etkileşimi ............ 37 

4. OSMANLI DEVRİ SANATINDA TASVİR GELENEĞİNİN TARİHÇESİ . 46 

4.1. Klasik Sanatlardaki Tasvir Geleneği .......................................................... 46 

4.1.1. Minyatür ................................................................................................... 46 

4.1.2 Hat Sanat ................................................................................................... 57 

4.1.3. Tezhip ....................................................................................................... 66 

4.1.4 Ebrû Sanatı ................................................................................................ 71 

4.2. Osmanlı Devleti Dönemi Gravür Sanatı ......................................................... 77 

4.3. Batılılaşma Dönemi Osmanlı Resmi ............................................................... 87 

4.4. Sanayi-i Nefise Mektebi’nin Önemi ve Osmanlı Kültür Tarihine Etkisi ........ 95 



V 

 

4.5. Sanayi-i Nefise Mektebi’den Sonraki Süreç ............................................... 97 

4.5.1. Osmanlı Ressamlar Cemiyeti ................................................................... 97 

4.5.2. 1914 Kuşağı ............................................................................................. 99 

5. CUMHURİYET DEVRİ TÜRK RESİM SANATI’NIN GELİŞİMİ ............ 104 

5.1. Sanatçı Grupları ve Yurt Gezileri ............................................................. 105 

5.1.1. Müstakil Ressamlar ve Heykeltraşlar Birliği(1929-1942) ..................... 105 

5.1.2. D Grubu (1933-1951) ............................................................................. 109 

5.1.3. Yeniler Grubu: Liman Ressamları (1941-1951) .................................... 113 

5.1.4. 10’lar Grubu (1947-1952) ...................................................................... 116 

5.2. Yurt Gezileri (1938-1943)............................................................................. 119 

5.3. 1950 Sonrası Çağdaş Türk Resim Sanatı’ndaki Gelişmeler ......................... 121 

6. ALEVİ-BEKTAŞİ İNANÇ SİSTEMİNİN TERMİNOLOJİK ÇERÇEVESİ 
VE İKONOGRAFİK UNSURLARININ GELENEKSEL 
SANATLARIMIZDAKİ YANSIMALARI .......................................................... 130 

6.1. İnanç Sisteminin Tarihsel Kökeni ve Şekillenmesi Meselesi ....................... 130 

6.2. Alevi-Bektaşi İnanç Sisteminin Temel Değerler Silsilesi ve Nüansları ....... 134 

6.3. Alevi-Bektaşi İnanç Sistemindeki Önemli Kavramlar ............................ 139 

6.3.1. Ayn-i Cem .............................................................................................. 139 

6.3.2. Çerağ Uyarmak ...................................................................................... 140 

6.3.3. Dâr .......................................................................................................... 140 

6.3.4. Cönk Defterleri....................................................................................... 140 

6.3.5. Bektaşiliğin Teşkilatlanması .................................................................. 141 

6.3.6. Dört Kapı Kırk Makam .......................................................................... 142 

6.3.7. Nasip Almak .......................................................................................... 143 

6.3.8. Sofra Adabı ............................................................................................ 143 

6.3.9. Teslim Taşı ............................................................................................. 144 

6.3.10. Taç ........................................................................................................ 145 

6.3.11. Meydan ................................................................................................. 146 

6.3.12. Semah ................................................................................................... 147 

6.4. Alevi-Bektaşiliğin Hat ve Minyatür Sanatlarımızdaki Figüratif 
Kompozisyonlarına Dair Bir Değerlendirme .................................................. 149 

6.4.1 Hat Sanatında Alevi-Bektaşi Temalı Eserler .......................................... 149 



VI 

 

6.4.2. Minyatür Sanatında Alevi-Bektaşi Temalı Eserler ................................ 155 

7. CUMHURİYET DEVRİ TÜRK RESMİNDE ALEVİ-BEKTAŞİ 
İKONOGRAFİSİNİN İŞLENİŞİ .................................................................. 160 

7.1. Eser Sahibi Sanatçılar ve Eserleri İle Alakalı Değerlendirme ................ 160 

7.1.1. İbrahim Çallı .......................................................................................... 160 

7.1.2. Fikret Otyam .......................................................................................... 162 

7.1.3. Murat Morova ........................................................................................ 166 

7.1.4. Erol Akyavaş .......................................................................................... 175 

7.1.5. Balkan Naci İslimyeli ............................................................................. 183 

7.1.6. Aliye Berger ........................................................................................... 185 

8. SONUÇ ................................................................................................................ 187 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 190 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



VII 

 

FOTOĞRAF LİSTESİ 

Sayfa 

Fotoğraf  1:Yazılıkaya’daki 12 Tanrı kabartması     9                                   

 

Fotoğraf 2: Fırtına ve bitki tanrısı Tarhu ve Kral Valpalavas    10               

 

Fotoğraf 3: Fırtına ve Gök tanrısı Teşup ile Kral Sulumeli    11                                               

 

Fotoğraf 4: Boğazköy’de bulunan Aslanlı Kapı     12                                                                    

 

Fotoğraf 5: Alacahöyük’te bulunan Sfenksli Kapı       12                                

 

Fotoğraf 6: Boğazköy- Büyükkale'den Ana Tanrıça Kibele heykeli.   14            

 

Fotoğraf 7: Ankara/Bahçelievler Kibele Kabartması.      14                                                         

 

Fotoğraf 8: Bayındır-Elmalı’ da bulunmuş olan fildişi Kibele   15                                         

 

Fotoğraf 9:  Aslantaş Kaya Anıtı       16                                               

 

Fotoğraf 10: Yazılıkaya Kral Midas’ın mezarı.        17                                              

 

Fotoğraf 11: Boğa başlı figürlü bir kazan.                    18 

 

Fotoğraf 12: Baş Tanrı Haldi ile Teişiba’yı gösteren kabartma   20 

 

Fotoğraf 13: V. Pazırık kurganından çıkarılan düğümlü halı              33

      

Fotoğraf 14: Belleme üzerinde yer alan mücadele sahnesi    34  

Fotoğraf 15: Orhun Yazıtları         34 

Fotoğraf 16: Kül Tigin’in başını betimleyen heykel    35 

Fotoğraf 17: Göktürk Dönemine ait bir balbal     35 

Fotoğraf 18: Hoço’daki tapınak bayrağındaki Vakıfçı Minyatürü   36 

Fotoğraf 19: Talhatan Baba Camii       37 

Fotoğraf 20: Leşker-i Bazar Ulu Camii Temelinin Kalıntıları   38 

Fotoğraf 21: Leşker-i Bazar Ulu Camii Planı     38 

Fotoğraf 22: İsfahan Mescid-i Cuması’ndan Genel Görünüm   39 



VIII 

 

Fotoğraf 23: İsfahan Mescid-i Cuması’nın avlusundan bir görünüm  39 

Fotoğraf 24: Kazvin’deki Mescid-i Haydariye’nin mihrap duvarı   40 

Fotoğraf 25: Damgan Cuma Camii       41 

Fotoğraf 26: Damgan Cuma Camii minaresinden ayrıntı    41 

Fotoğraf 27: Malatya Ulu Camii       42 

Fotoğraf 28: Kayseri Huand Hatun Camii ve Külliyesi    43 

Fotoğraf 29: Kubad Abad Sarayı çinilerinden     43 

Fotoğraf 30: Kubad Abad Sarayı’ndaki insan figürünün yer aldığı bir çini 44 

Fotoğraf 31: Sırçalı Medrese’nin avlu eyvanındaki çini bezemeler  44 

Fotoğraf 32: Sırçalı Medrese’deki çini tezyinattan bir ayrıntı   45 

Fotoğraf 33: Teslim Taşı        145 

Fotoğraf 34: 12 Dilimli Hüseynî Taç      146 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



IX 

 

RESİM LİSTESİ 

Sayfa 

Resim 1: Kitabü't- Tiryak’ın Başlangıç Sayfası     48          

Resim 2: Gentile Bellini, Fatih Sultan Mehmet’in Portresi    49 

 

Resim 3:II. Mehmet’in gül koklarken tasvir edildiği resim.    50 

 

Resim 4: Matrakçı Nasuh, Eskişehir, Mecmûa-i Menazil’den, 1537  52 

 

Resim 5: Nigâri, Barbaros Hayreddin Paşa’nın Portresi, 1540   52 

 

Resim 6: Nakkaş Osman, Sultan III. Murad’ın Portresi, 1579   53 

 

Resim 7: Levni’nin Surnâmesi’nden, Haliç’te Gösteriler, 1720’li yıllar  54 

 

Resim 8: Siyer’i Nebi’den. Hz. Muhammed ve ordusu    56 

 

Resim 9: Miracnâme, Hz. Muhammed’in Miraç’ta Hz. İbrahim ile buluşması 56 

 

Resim 10: Yaküt el-Müsta'sımi'nin nesih hatla icra ettiği Bakara Suresi  59 

 

Resim 11: Şeyh Hamdullah Efendi’nin nesih hatla yazdığı    60 

Kur’an-ı Kerim’den bir sayfa 

 

Resim 12: Ahmed  Karahisârî’nin muhakkak ve reyhânî hatlı mushaf sayfası 61 

 

Resim 13: Hâfız Osman’a ait sülüs-nesih bir kıt’a     62 

 

Resim 14: Mustafa Râkım Efendi’nin celî sülüs levhası    63 

 

Resim 15: Kazasker Mustafa İzzet Efendi’nin sülüs-nesih hilyesi    63 

 

Resim 16: Hamit Aytaç’ın sülüs Ayet-el Kûrsisi     65 

 

Resim 17: İsmail Hakkı Altunbezer’in Muhakkak hat ile icra ettiği Besmelesi 65 

 

Resim 18: XIII. yüzyıl Selçuklu Tezhibi      67 

 

Resim 19: İbn-i sina’nin Kanun Fi’t Tıb  adlı eserin zahriye sayfası.  68 

 

Resim 20: Tezhibi Kara Memi’ye ait Dîvân-ı Muhibbî’den imza sayfası  69 

 

Resim 21: Rûh-i Çevgân’dan, 1441       73

         

Resim 22: Hatib Mehmet Efendi’nin ebrûsunu icra ettiği,  sülüs-nesih hat 74 



X 

 

 

Resim 23: Necmeddin Okyay’ın Yol Laleleri     74 

 

Resim 24: Vavassore’ye ait olduğu düşünülen İstanbul Haritası   79 

 

Resim 25: Lorich’in Kanuni Sultan Süleyman Portresi    80 

 

Resim 26: Melchior Lorich’in İstanbul Panoraması     80 

 

Resim 27: Grelot’un 17. Yüzyıl İstanbul Panoraması    81 

 

Resim 28: van der Keere ‘nin İstanbul Panoraması     81 

 

Resim 29: Bruyn’ün Üsküdar tarafından çizmiş olduğu gravür   82 

 

Resim 30: Melling’in Bir Düğün Alayı      83 

 

Resim 31: Melling’in Tophane’de Çeşme adlı eseri    83 

 

Resim 32: Melling’in Galata Surları Üzerinden karşı kıyıları    84 

betimleyen panoraması. 
 

Resim 33: H. Barlett’in çizimiyle Eyüp Sultan Camii’nde sıradan bir gün.  85 

 

Resim 34: Thomas Allom’un Atmeydanı betimlediği eseri    86 

 

Resim 35: Osman Hamdi Bey; Keskin Kılıç/Seyf-i Katı(Silah Taciri)  89 

1908, T.Ü.Y.B  
 

Resim 36: Şeker Ahmet Paşa, Manzara, T.Ü.Y.B, 140x175 cm   90 

 

Resim 37: Halil Paşa, Peyzaj,1916,  T.Ü.Y.B, 65x83cm    90 

 

Resim 38: Süleyman Seyyid, Portakallı Natürmort, T.Ü.Y.B, 32.5x40.5 cm 91 

 

Resim 39: Hoca Ali Rıza, Peyzaj, T.Ü.Y.B, 92.5x130.5cm    91 

 

Resim 40: Hüseyin Zekai Paşa, Ertuğrul Gazi Türbesi, T.Ü.Y.B, 77x100 cm 92 

 

Resim 41: Karagümrüklü Hüseyin, Kariye Camii, T.Ü.Y.B., 76x99.5 cm  93 

 

Resim 42: Giritli Hüseyin, Yıldız Sarayı Bahçesi, 64,5x80,5 cm   94 

 

Resim 43: İbrahim Çallı, Kurtuluş Savaşı’nda Zeybekler    100 

T.Ü.Y.B, 154x186 cm 

 

Resim 44: Sami Yetik, Cephane Taşıyan Köylüler, T.Ü.Y.B, 91x131.5 cm 101 



XI 

 

 

Resim 45: Mehmet Ruhi Arel, Atatürk’e İstikbal, T.Ü.Y.B   101 

 

Resim 46: Hikmet Onat, Barbaros’un Türbesi, 1940, T.Ü.Y.B., 65.5x80 cm 102 

 

Resim 47: Feyhaman Duran, Etnografya Müzesi, Atatürk Heykeli, T.Ü.Y.B 102 

 

Resim 48: Hüseyin Avni Lifij, Çeşmeli Manzara, D.Ü.Y.B   103 

 

Resim 49: Namık İsmail, Mehtapta Camii, T.Ü.Y.B., 100x84.5 cm  103 

 

Resim 50: Zeki Kocamemi, Manzara, 1946, T.Ü.Y.B. , 38x55 cm   106 

 

Resim 51: Nurullah Berk, İsrirahat, 1973, T.Ü.Y.B., 100x100 cm   106 

 

Resim 52: Refik Fazıl Epikman, Vizyon III, D.Ü.Y.B.,  121.7x89.5 cm  107 

 

Resim 53: Mahmut Cüda, Yemişler, T.Ü.Y.B., 46x55 cm    108 

 

Resim 54: Cemal Tollu, Kurban, 1943, T.Ü.Y.B., 162x130 cm.   109 

 

Resim 55: Hakkı Anlı, Kompozisyon, T.Ü.Y.B, 74.5x60 cm.   110 

 

Resim 56: Turgut Zaim, Yörük Köyü, T.Ü.Y.B, 50.5x60 cm   111 

 

Resim 57: Bedri Rahmi Eyüboğlu, Sarı Saz Çorum, 1966,    111 

T.Ü.A122x182.5 cm. 

 

Resim 58: Zeki Faik İzer, Çapraz Ağaç Dalları, T.Ü.Y.B., 130.3x100.5 cm 113 

 

Resim 59: Nuri İyem, Dededen Toruna, 1981, T.Ü.Y.B, 99.8x200 cm.  114 

 

Resim 60: Abidin Dino, Antibes Resimleri 5. T.Ü.Y.B, 96.6x162 cm.  114 

 

Resim 61: Avni Arbaş, Atatürk, 1981, T.Ü.Y.B, 146x96cm   115 

 

Resim 62: Fikret Otyam, Gelin Başı, T.Ü.Y.B, 84x122 cm    117 

 

Resim 63: Leyla Gamsız Sarptürk, Figürlü Kompozisyon, D.Ü.Y.B  117 

 

Resim 64: Nedim Günsür, Onuncu Köy, 1963 T.Ü.Y.B    118 

 

Resim 65: Adnan Çoker; Yeniden Yapılanma, 1962, T.Ü.Y.B   124 

 

Resim 66: Mübin Orhon, 1973, K.Ü.G      125 

 

Resim 67: Fahrünisa Zeid, Dalyan, D.Ü.Y.B, 43x54 cm    126 



XII 

 

 

Resim 68: Cihat Burak, Eylemlerimiz, 1971, T.Ü.Y.B, 139x139.5 cm  127 

 

Resim 69: Papağan şekli ile stilize edilmiş yazı.     150 

 

Resim 70: Taç şeklinde yazılmış ‘’Ya Hazreti Hacı Bektâş Veli’’   150 

 

Resim 71: Ali yazısının müsenna hat ile hakk edildiği bir eser.   151 

 

Resim 72: İnsan-ı Kâmil motifi       152 

 

Resim 73: Ya Ali yazısı.        153 

 

Resim 74: Hz. Ali’nin kendi cenazesini taşıması     153 

 

Resim 75: Ehl-i Beyt’in insan suretindeki nakşı     154 

 

Resim 76: Pençe-i Âli Aba’nın isimlerinin yazılmış olduğu bir el tasviri  156 

 

Resim 77: Fuzuli’nin Hadikatü’s-süedâ adlı eserinden bir minyatür.  157 

 

Resim 78: Hz. Ali dışındaki ilk altı İmam’ın yer aldığı minyatür   157 

 

Resim 79:  12 İmam’dan son 5 İmam’ın yer aldığı minyatür   158 

 

Resim 80: Hz. Ali’nin ejderi öldürmesi.      158 

 

Resim 81: Hz. Ali’nin halifeliği sonrası halkın biatini gösteren minyatür.  159 

 

Resim 82: Hz. Fatıma’nın tasvir edildiği bir minyatür    159 

 

Resim 83: Hz. Hasan’ın şehadetini betimleyen minyatür.    160 

 

Resim 84: İbrahim Çallı; Mevleviler, T.Ü.Y.B, 24x30 cm    161 

 

Resim 85: İbrahim Çallı, Derviş,       162 

 

Resim 86: Fikret Otyam; Hacı Bektâş-i Veli, T.Ü.Y.B    163 

 

Resim 87: Hacı Bektâş-ı Velî’nin XV. yüzyılda yapılmış kök boya resmi  164 

 

Resim 88: Fikret Otyam; Hz. Ali, 100x100 cm, 1994    164 

 

Resim 89: Fikret Otyam; Semah, 1996.      165 

 

Resim 90: Fikret Otyam; Hz. Ali’nin Cenazesi, 1995    166 

 



XIII 

 

Resim 91: Murat Morova; İsimsiz, Tuval Üzerine Suluboya   167 

 

Resim 92: Leonardo da Vinci; Vitruvian Adam     167 

 

Resim 93: Murat Morova; Untitle, Ravî Serisinden     168 

 

Resim 94: Murat Morova, Ten Yorgunu Serisi     169 

 

Resim 95: Murat Morova; Ten Yorgunu Serisinden bir ayrıntı   170 

 

Resim 96: Murat Morova; Kıssadan Hisse Serisinden İnsân-ı Kâmil  171 

 

Resim 97: Murat Morova; Untitle, Kozmik Latte Serisinden    171 

 

Resim 98: Murat Morova; Tenin Gölgesi Tinin Gövdesi Serisi   172 

 

Resim 99: Murat Morova; Ravi Serisinden Ayrıntı     173 

 

Resim 100: Murat Morova; Untitle, Kozmik Latte Serisinden   173 

 

Resim 101: Erol Akyavaş; Kerbela Vakası      176 

 

Resim 102: Erol Akyavaş; Kerbela IV,      177 

 

Resim 103: Erol Akyavaş; Kerbela       177 

 

Resim 104: Erol Akyavaş; En el-Hak       179 

 

Resim 105: Erol Akyavaş; Hallac-ı Mansur serisinden     179 

 

Resim 106: Erol Akyavaş; Hallac-ı Mansur Serisinden    180 

 

Resim 107: Erol Akyavaş; Hallac-ı Mansur Serisinden    180 

 

Resim 108: Erol Akyavaş; Hallac-ı Mansur Serisinden    181 

 

Resim 109: Erol Akyavaş; Hz. Ali       182 

 

Resim 110: Balkan Naci İslimyeli,        183 

Sanatçının Kendi Ölümünü Taşıdığının Resmidir 

 

Resim 111: Balkan Naci İslimyeli;        184 

Sanatçının Kendini Elinin Aynasında  Gördüğünün Resmidir. 
 

Resim 112: Aliye Berger; Bektaşiler      186

           

       



XIV 

 

KISALTMALAR LİSTESİ 

 

a.g.e: Adı Geçen Eser 

a.g.m: Adı Geçen makale/madde 

C: Cilt 

S: Sayı 

s: Sayfa 

Gös. Yer: Gösterilen Yer 

TSMK: Topkapı Saray Müzesi Kütüphanesi 

İÜK: İstanbul Üniversitesi Kütüphanesi 

T.Ü.Y.B: Tuval Üzerine Yağlı Boya 

D.Ü.Y.B.: Duralit Üzerine Yağlı Boya 

K.Ü.G: Kağıt Üzerine Guaj 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 

 

 

1. GİRİŞ 

Çalışmamızda Alevi-Bektaşi İnanç sistemindeki ikonografik çerçevenin 

işlenmesinin gelişen süreç içerisinde geçmişten günümüze,  nasıl bir değişime 

uğradığını, içerdikleri anlamları ve kompozisyon bütünlükleri incelenmeye 

çalışılmıştır. Hititlerle başlattığımız Anadolu Kültür Tarihi’ndeki sanatsal icra 

meselesini 21. Yüzyıl modern zamanlarına kadar getirmiş bulunmaktayız. Anadolulu 

kimliği ile karşımıza çıkan ve bu bölgede doğup gelişen bu inanç sisteminin, görsel 

repertuvarını etkileyen konular, kişiler ve ikonografik öğelerin nasıl bir kültürel 

zeminin üzerine oturduğu belirtilmiştir.  

Bu konuları açıklayabilmek için geniş bir kaynak taraması yapmaya özen 

gösterdik. Kaynak kitaplar ışında edindiğimiz bilgiler doğrultusunda eserimizin 

metninin ana omurgasını oluşturduk. İlgili makaleler ve ansiklopedi maddeleri ile de 

metinlerimizin zemini sağlamlaştırdık. Görseller için çeşitli katalog taramaları 

yapılarak ilgili görsellere ulaşım sağlanmıştır. 

Bu girizgahın ardından meselemizin özü olan sanatın ve inanç sisteminin 

tarihi süreçler boyunca birbirlerini nasıl etkiledikleri meselesi, tezin özünü 

anlayabilmek adına önemli bir konudur ve açıklamak istediğimiz husus tam da 

burada başlamaktadır. 

    Tarihsel süreç içerisinde incelediğimizde ‘’sanat’’ kavramının oluşumu 

ve gelişimi konusunda sayısız savlar ve tezlerle karşı karşıya gelmekteyiz.  Meseleye 

buradan giriş yaparken, bu çok kapsamlı ve girift problemi elbette ki bir başlık 

altında toplamak akla ve mantığa uygun olmayan bir durumdur. Ancak amacımız, bu 

topraklarda doğmuş ve gelişmiş bir kültür çevresi üzerine temeli sağlam bir girizgâh 

yapabilmektir. Bu sebeple de sanatın ilk doğduğunu düşündüğümüz zamana ve fiziki 

çevreye dair bir bilgilendirme yapma endişesi taşımaktayız. İşe öncelikle sanat ve 

inanç unsurlarının geçmiş dönemlerde ne olduğunu ve ikonografik olarak  neyi ifade 

ettiğini temellendirerek başlayalım. 



2 

 

     Yıllardır süre gelen bir çatışma olan “Sanat sanat içindir” ve “Sanat 

toplum içindir” konusu, sanata dair gerek teorik gerekse pratik işlerle meşgul olan 

herkesin kendisine sorduğu bir meseledir. Bu ayrımı sorgulamadan evvel daha eski 

bir sav karşımıza çıkmaktadır. Tarihsel süreç içerisinde ilk sanat nesneleri olarak 

adlandırabileceğimiz çalışmalar sanatın inanç sistemleri ışığında şekillenmesi ve bu 

dürtüyle tasvir meselesinin şekillenmiş olması meselesini ortaya çıkarmıştır.   

     İnsanın üretme mekanizmasının çalışmaya başladığı ilk mağara 

dönemlerinden Orta Çağ’ın sonuna kadar geçen zaman dilimi içerisindeki sanatın 

icra ediliş amacı tamamen, içinde bulunduğu inanç sistemini yüceltmek ve ona 

hizmet etmek anlayışı çerçevesinde şekillenmiştir. Nesnelerin üretimindeki temel 

dürtü budur. Bu dürtü, daha ilk çağlarda konuşma eylemini bizim bildiğimiz 

manasıyla gerçekleştiremeyen, beslenme ve üreme dışında bir amacı olmayan ilk 

insan türlerinde bile kendisini göstermiş ve bu temel dürtü çerçevesinde maddelere 

şekil vermiştir.  

     Ölüm başta olmak üzere, kaynağını bilmediği tehditler karşısında insanın 

muğlak tehditler yaşadığı açıktır. Tarihin en eski dönemlerinde henüz yazı ve 

alfabeden bahsedilemeyecek dönemlerde, insan tek Tanrı düşüncesinde 

odaklanamamıştır. İnanca yönelik kaçınılmaz eğilimlere, değişik yapılar halinde 

karşımıza çıkan davranışlara farklı isimler verilmiştir. İnanç sistemleri, anlaşılmaz 

olanı anlaşılır kılabilme endişesinden doğmuştur. Böyle bir eğilim olmadan hiçbir 

din, idol ve fetişlere tapınma mümkün olmazdı. Nerede ve hangi çağda olursa olsun 

inancın anlamında bir kutsallık vardır. Gelişmiş bir din olmasa da insanın ruhunda 

her zaman bir üst varlık kavramı yer almıştır. Bu üst varlık kavramını hissederken, 

kafasında kendince açıklanması gereken bir takım sorular belirmiştir. Yaşadığı 

dünyanın amacı, anlamı, kendi varoluşsal kimliği, amacı ve ölüme dair çeşitli 

sorgulamalar gibi zihnini meşgul eden sorunlar neticesinde birtakım hikayeler ve 

tapınma ritüelleri ortaya çıkmıştır. 

     İnanma adına insanın uyguladığı pratikler, davranış biçimleri ve 

duygular çok çeşitlidir. Bu nedenle, eski ve yeni tapınma ve inanmaların hepsini 

kavramak ve kapsamak üzere inanç sistemi deyimini kullanıyoruz.  



3 

 

Araştırmaları sürdürürken karşılaştığımız bazı objeler ve şekiller üzerinde 

bugünkü mantıkla anlayamayacağımız bazı belirtilerin yer aldığını fark ederiz. 

Özellikle mitoslar dünyasında akıl ilkelerinin olmadığını ama bütün bilinmezliklerin 

bilinir hale getirildiğini görürüz.  

     Günümüzden çok önce yaşanmış çağları büyük dinlerin egemen olduğu 

çağlar ve bundan önceki sistemlerin geçerli olduğu çağlar olarak ikiye ayırdığımızda 

bununla insanlığın inanç sistemlerinde yaşanmış köklü değişimlerin tarihçesini 

özetlemiş oluruz.  

     Göründüğünden başka ve fazladan anlamlar taşıyan objelerin hatta sanat 

eserlerinin ikonografik çözümlemelerini yapabilmek için insan kültürünün yarattığı 

doğaüstü olaylara, kişiliklere ilişkin bilgileri bir araya getirip bunları sistematik 

anlatan bilgi alanlarına ihtiyaç duyulmuştur. Bu sistematik çalışmalar sonucunda elde 

edilen bilgiler ışığında şu yorumu yapmak sanırım çok yanlış bir saptama 

olmayacaktır: Büyük sanatlar doğuşlarını dine borçludurlar. Belki her çağ ve her 

dönem için bu görüşü kabul etmesek de dinin sanat üzerinde etkili olduğunu, bu 

etkinin eskiye gidildikçe arttığını söyleyebiliriz.  

     İnsanın kendisiyle evren arasındaki uyum derin bir duygu halinde 

odaklaştığında bu ilişki insanda bir inanç sistemine dönüşür. Sorumluluk sahibi, 

yapılması ve yapılmaması gerekenler bu ilişkiye katılır ve din doğar, dinin doğuşuyla 

toplumsal denetim, , mesaj, propaganda ve şekiller doğar. Akıl ve mantık ile 

açıklanamayan, idrak edilemeyen mevzular efsaneleştirilir. En azından 

efsaneleştirildiğini varsayıyoruz. Bu olaylara yakıştırılan insan ürünü hikayeler 

vasıtasıyla insan zihnindeki loş kısımlarını aydınlatır. Çünkü evreni idrak etmeye 

çalışan insan, onu bir anlam çerçevesine oturtma ihtiyacı hisseder. Bu ihtiyaç da 

efsane yaratmayı zorunlu hale getirir. İnsan ürünü olan hikayeleri ve kahramanları 

bir araya getirdiğimizde destanlar zuhur eder ve bu destanlarda fizik ötesi doğa 

güçlerinin ilk kahramanları anlatılmış olur.  

    



4 

 

  Toplumların kültür ve sanatlarının birbirinden farklı oluşmasında, şüphesiz 

dinin ve mitolojinin tesiri oldukça büyük olmuştur. Orta Çağ’ın ortalarına dek 

sanatın, dinin etkisiyle oluştuğu bilinmektedir. Gerek sanat gerekse din, insana ait 

çok güçlü duygular olup, insanoğlunun var olduğu günden bugüne hayatın önemli bir 

parçası olmuşlardır. İnsana has olan bu iki duygu, her toplumda ve her çağda 

birbiriyle sıkı ilişkiler içinde olmuştur. Toplum fertlerinin, manevî değerlerinden 

kaynaklanan düşünüş ve yaşayış tarzının olması ve sanatın toplumsal bir hadise 

olması, bu etkileşimi kaçınılmaz hale getirmiştir. 

     İlk insanlar, fiziki çevrede rastlanan türlü doğa olayları ve 

açıklayamadığı varlıkları kişileştirip tanrısallaştırmıştır. Fiziki güçleri insan suretiyle 

göz önünde tutmak yani soyut bir hadiseyi somutlaştırma eylemi insana kendini daha 

güvende hissettirmiş olmalıdır. Gök gürültüsü, yanardağ, fırtına, ay, yıldızlar, güneş, 

güneş tutulması, ateş gibi doğa olayları karşısında şaşkınlık ve saygı duyan insan 

bunlara tapmaya başlamıştır. Sonraki süreçte daha konsantre ve kompleks eylemler 

gerektiren bir takım faaliyetler ortaya çıkardılar. Çeşitli semboller vasıtasıyla, üst 

güçler olarak addettikleri kavramlarla ilişki kurmayı amaçladılar. Bu ilişki kurma 

ritüellerinde çeşitli semboller, herkesin anlayamayacağı birtakım gizli sözler gibi 

olgularla bu ritüelleri gerçekleştirmeye çalıştılar. Büyü, tılsım gibi kavramlar bu 

şekillerde zuhur etmiştir. Büyücü, kahin, şaman, kam gibi kişiler toplum içinde bu 

büyücülüğü meslek edinmişlerdir.  

Antropolog Edward Burnett Tylor (1832-1917), ilkel dinlerin özünün 

animizm olduğunu belirtir, ruhlara inanmanın kaynağını rüyaların, hayallerin, 

sanrıların ve benzeri fenomenlerin yanılgılı ama tutarlı bir biçimde yorumlanmasına 

bağlar.1 Ruhlara tapınma giderek fetiş ve idol adı verilen figürlere yönelmiştir. 

Ruhlar somutlaşıyor, fetiş ve idoller doğuyor. Bunlar daha çok insana benzeyen ama 

grotesk karakterlidir.2 

                                                 
1 Ninian Smart; “Tarihöncesine Ait Dinlerle İlkel Dinler”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 
(çev. Günay Tümer), S1, Ankara, 1981, s: 318,  Mehmet Cem Şahin; “Antropoloji ve Din: Dinsel ve 

Kuramsal Temeller”, Türkiye Sosyal Araştırmalar Dergisi, S.2, 2016, s.459. 
2 Antik Roma bezemeleri menşeili bir resmetme tekniği. Gerçeküstü hayvan ve bitki betimlemelerini 
bitkisel unsurlarla resmetmektir.   



5 

 

İlkel veya daha doğru bir deyişle tarih öncesi sanatının ayırt edici 

niteliğinin, yapısındaki doğa-üstü öğe olduğu yaygın olarak kabul edilmektedir. 

İnsan kavrayışının dışında olan, anlaşılmazlık ve bilinmezlikler bu sanatın doğa-üstü 

yanları beslemektedir. Bu sanatın, genel olarak, akıl ve bilim dışı birtakım tasarımları 

barındırdığı anlaşılmakta, bugünkü düşüncelerimizle insan zihninin kavrayamayacağı 

şeylerin bu sanat içinde yer aldığı sezilmektedir. Bazı bilim adamlarına göre, o 

zamanlarda, din, doğaüstü ve sanat arasında bugünkü uçurum yoktu; cansız 

cisimlerde bile ruh olduğuna inanılıyor olmalıydı. Bu durumların ışığında, 

anlatılamayan şeyleri anlatma ve sonsuzluğa yönelme, gibi özellikler taşıyan bu 

sanatın yapısını tartışmak, sanat tarihini de ilgilendirmektedir. Çünkü, sanatın 

kaynağı sorununun ipuçları bir bakıma prehistorik sanatın içinde bulunmaktadır.  

Tarih öncesi çağların en eski beslenme tarzı toplayıcılıktır. Bu hayat tarzı 

insanları toprağın verimliliği konusunda duyarlı hale getirmiştir. İnsana besin veren 

toprak kutsal sayılmıştır. Bu aşamada doğanın bolluk ve bereketi bir kadın tanrıçayla 

somutlaştırmıştır. Kadınlık organları ve vücudu abartılmış heykelcikler doğurgan bir 

kadını yani arkeolojide “magna mater’’ adı verilen kadını yaratmıştır. Bu kadın 

figürü daha sonraki neolitik tarım devrimiyle birlikte daha da önemli olmaya başlar 

ve Grekler döneminin sonuna kadar, Kybele kimliğinde ana tanrıça olarak gündemde 

kalır. Üst paleolitik döneme ait bir katmanda bulunan, buluntu yerine göre Willendorf 

Venüsü yumuşak kireç taşına oyulmuş, 11 cm boyunca kollarını memelerinin 

üzerinde kavuşturmuş çıplak bir kadın yontusudur, kırmızı toprak boyayla 

boyanmıştır. Fransa’da bulunan Lespugue Venüsü de 15 cm yükseklikte olup, 25.000 

yıl önceye tarihlenir. 

Fetiş içinde bir ruhun yerleşmiş olduğuna inanılan nesneye verilen addır. 

Fetiş büyü eşyasıdır ve çoğu kez tuhaf görünüşlü bir insan şeklindedir. Fetiş kelimesi 

ilk kez 1481’de Batı Afrika’ya giden Portekizliler tarafından kullanıldı, ilk kez 

yerlilerde gördükleri bu objelere feitiços adını verdiler. Portekiz dilinde uydurma, 

yapay anlamındaydı. Kelime önceleri bu Afrika yerlilerinin objeleri için 

kullanılıyordu. Daha sonra bu inanç nesnelerini anlatan bir terim oldu.  



6 

 

Sanat yapıtlarının üretimini tetikleyen bu primitif bakış açısı aslında Orta 

Çağ’ın sonuna kadar devam etmiştir. İlkel dönemlerdeki din güdümündeki bakış 

açısı tek tanrılı ve kitaplı dinlerin ortaya çıktığı, yayıldığı ve geliştiği dönemde de 

sanat, din güdümünde icra edilmeye devam etmiştir. Örneğin Hristiyanlık, sanat 

eserini bir propaganda aracı olarak görmüş ve sanat eserinin didaktik yönüyle 

ilgilenmiştir. M.S. 480-550 yıllarında, çileci bir keşiş olan Aziz Benedict, Tanrı’nın 

yarattığı şeyler dışında yapılan her şeyi küçük ve önemsiz görerek sanata karşı da bir 

tavır almıştır.3 Devrin gerektirdiği şekilde sanatın yapıldığı her eserde bir ilahi anlam 

ve mesaj vardır. Dini damga kendini bütün eserlerde hissettirmektedir. Öyle ki 

bugünün sanat galerilerinin üstlendikleri sanat eserlerini koruma ve teşhir etme 

görevini Orta Çağ Avrupa’sında kiliseler üstlenmiştir.Rölik, ikon, değerli taşlar ve 

minyatürlü el yazmaları gibi sanat objeleri, inanç sistemi mensuplarına açıktı. Dinin 

hizmetinde ve yaşanmasındaki en önemli ve işlevsel mesele olan sanatın, bizim 

bildiğimiz anlamdaki estetik ve insan merkeziyetçi perspektif ile icra ediliş meselesi 

ilk kez Rönesans ile mümkün olmuştur. 

1404-1472 yılları arasında yaşamış ve Hümanizmin artistik teorisinin babası 

sayılan Leon Battista Alberti, Rönesans dönemindeki sanat anlayışını, antikite 

tutkularını sanatın çeşitli dallarında yorumlamış, kaleme aldığı Descripto urbis 

Romae adlı eserinde eski anıtların ölçülerini vermiş ve tiyatroların restitüsyonları 

yapılmıştır.4 Aynı yüzyıl yazarlarından Lorenzo Gilberti (1378-1455) Antik Çağdan 

kendi zamanına kadar olan sanatın gelişim merhalelerini sistematik olarak anlamıştır. 

Bu gelişmeler ışığında eski Antik Dönem’in sanat prensipleri yeniden, gündeme 

gelmiş, insan aklı ön plana çıkmış ve insan, dışlandığı alan olan sanatta merkezî 

konuma gelmiştir.  

İnsanın neslinin ortaya çıktığı ilk devirlerden bugüne sanatın nasıl ortaya 

çıktığı, nasıl algılandığı ve geliştiği meseli ilk açıklama endişesi yaşadığımız konu 

olmuştur. Nihayetinde inanç sisteminin somutlaştırılması ve ona hizmet etmesi 

hususunda dönemin gerektirdiği bir amaç edinen sanat, değişen ve gelişen dünyada 

                                                 
3 Selçuk Mülayim; Sanat Tarihi Metodu, Bilim ve Teknik Yayınları, İstanbul, 1994, s.84. 
4 Selçuk Mülayim; age. s.86.  



7 

 

bağımsız ve özgür bir perspektif edinebilmeyi başarmış, estetik kaygı, entelektüel bir 

içerik ve toplumsal bir bilinç oluşturmuştur. 

2. ANADOLU MEDENİYETLERİNDE VE BÜYÜK 
DİNLERDE SANAT VE İNANÇ ETKİLEŞİMİ 

2.1. Hitit Medeniyetinde İnanç Sisteminin Sanatsal Üretime 
Etkisi 

Tarih sahnesi içerisinde yer alan devletlerin yarattığı kültürel miras 

hakkındaki bilgilerimiz, yapılan arkeolojik çalışmalar neticesinde gün yüzüne 

çıkarılan envanterlerin yorumlanmasıyla olmaktadır. Çünkü yaratılan sanat eseri ve 

sanat eserini yaratan sanatçı, mensubu olduğu toplumun özelliklerini de içinde 

barındırmaktadır.  

Anadolu toprakları jeopolitik konumu nedeniyle yüzyıllar boyu birçok 

medeniyetin doğduğu, geliştiği ve göç ettiği bir yer olmuştur. Doğu ve batı arasında 

bir geçiş yeri olduğundan bu topraklar birçok kadim kültüre ev sahipliği yapmıştır. 

Hitit Devleti de bu önemli bölgede kurulmuş kadim uygarlıklardan birisidir. Hitit 

kültür çevresinin başlıca özelliği Anadolu içinde doğmuş ve yine orada sönmüş 

olmasıdır. Hitit kültürü ağırlıkla Kızılırmak yayı içinde yer alan, bu nedenle de ana 

vatanı Anadolu olan bir kültürdür.  

Hitit kültürünü oluşturan ve geliştiren halkın Anadolu topraklarına geliş 

tarihi tam olarak kestirilememekle birlikte, M.Ö. 3. binyılın son çeyreğinde (2250-

2000) başlayan bir göç dalgasıyla, Avrupa’nın kuzeyinde ikâmet eden halklar,  

güneye doğru göç etmeye başlamış, bu göç eden Hint-Avrupalı kavimlerin içerisinde 

yer alarak Anadolu’ya gelen bu topluluğun  bir kısmının Anadolu’ya Kafkaslar 

üzerinden giriş yapmış oldukları düşünülmektedir.5 Anladığımız kadarıyla Hititler de 

Kafkasya üzerinden Anadolu’ya gelen kavimler arasındadır.  

 

                                                 
5 Ekrem Akurgal, Anadolu Kültür Tarihi, Türkiye Bilimsel ve Etnik Araştırma Kurumu, Ankara, 2005, 
s.35 ; Füruzan Kınal; Eski Anadolu Tarihi, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara, 1998, s.82.  



8 

 

Hititlerin devletleşme sürecinden bahsedecek olursak; Hint-Avrupalı 

kavimlerden oluşan bir güruhun Anadolu’ya geldiğinde dominant ve tek bir devletten 

bahsetmek mümkün değildir. Anadolu’da, uzun süre siyasi birliğin olmadığı, daha 

ziyade küçük beylikler ve prensliklerin hüküm sürdüğü bir tablo hakimdi. Bu durum, 

Anadolu’yu yapılabilecek olası istilalara karşı çaresiz bırakıyordu. Bu endişe 

çerçevesinde belli başlı beylikler, dış tehlikelere karşı birlik olarak, Anadolu’da 

siyasal birliğin sağlanması yönünde önemli bir adım atmış oldular. Beyliklerin 

birbirleriyle girdikleri mücadeleler neticesinde Hattuşaş’ta (Boğazköy) Eski Hitit 

Krallığı’nın kurulduğunu görüyoruz.6  

Hitit Devlet tarihini üç ana devire ayırarak incelemekteyiz. Bu devirler; 

M.Ö. 1800-1400 civarları “Eski Devlet”, M.Ö. 1400-1200 arası “Yeni Devlet”, 

M.Ö. 1200-700 arası da “Geç Hitit Şehir Devletleri” olarak adlandırılır.7   

Kendilerine ait bir hiyeroglif yazısı kullanmışlar. Devlet teşkilatlanmasında 

öncül olarak bahsedebileceğimiz kurumlar oluşturmuşlardır. “Annal” adı verilen 

tarihi yıllıklar ile ilk tarih yazıcılığını başlatan devlet olarak kabul edilmişlerdir. 

Kralı denetleyen, yetkilerini kısıtlayan, kral seçiminde önemli rol üstlenen “Pankuş” 

adında ilk danışma meclisini oluşturmuşlardır.      

Dönemi ihtiva ettiği gelenek doğrultusunda, Hititlerde de sanat bütün eski 

çağ toplumlarında olduğu gibi dine hizmet için kullanılan bir araçtır. Hitit heykel 

sanatının, dönemin sanat karakterine uygun olarak dinle ilgili olduğu 

gözlemlenmektedir. Tanrılar, tanrıçalar ve onların şekilleri hakkında bilgi veren 

kaynaklar; kaya kabartmaları, steller8 ve heykellerdir.  

Bütün figürlerde halka küpe yaygındır. Sahneler; av,savaş, şölen, tapınma 

ya da adak sunma olayını gösterirken giysi ve takılar yanında diğer ayrıntıları da çok 

iyi gösteren net bir çizim üslubu benimsenmiştir. Hitit tanrı kabartmalarında iki 

önemli örnekten biri Yazılıkaya’dır. Boğazköy’ün 2 km kuzeydoğusunda doğal bir 

kaya koridorunun içinde kaya yüzeyine pek çok figür işlenmiştir. Burası bir 

                                                 
6 Ekrem Akurgal; age. s.53 
7 Füruzan Kınal; age. s.84. 
8 Her türlü işlenmiş dikili taşın adı steldir. 



9 

 

Açıkhava tapınağıdır. Tanrılar bir geçit töreni konumunda verilmiştir. Tanrıların tek 

başına yer aldığı sahneler gözlemlendiği gibi kralların yer aldığı toplu sahneler de 

görülmektedir.    

 
Fotoğraf 1: Yazılıkaya’daki 12 Tanrı kabartması 

Kaynak: Muhibbe Darga, Hitit Sanatı, s:170. 
 

Genellikle insanlara göre daha büyük ölçülerde tutulan Tanrı figürleri önem 

derecelerine göre kendi aralarında da bir boy sırasına sokulmuştur. Demek ki bir 

Tanrılar hiyerarşisi var. Tanrılar anatomik olarak insanlar gibi çizilmiş ve işlenmiştir. 

Onları farklı kılan şey üzerlerinde taşıdıkları veya ellerinde tuttukları simgelerdir 

(Terminolojide “atribü” olarak adlandırılan başlıklar, silahlar vs.). Başlıklar 

genellikle sivri külah şeklinde konik olup, üzerinde boynuz veya özel simge yer alır.  

Tanrıçalar bütünüyle profilden gösterilir, hepsi de uzun elbiselidir. Vücuda 

yapışık elbise ayaklara doğru çan biçiminde açılarak ayak bileklerine doğru genişler. 

Ayakların burun kısmı yukarı doğru kalkarak kıvrılmıştır.  

Diğer bir kabartma İvriz’de bulunmaktadır. Geç Hitit eseridir. 6 metreden 

daha yüksek bir kaya yüzeyine fırtına ve bitki tanrısı Tanrı Tarhu ile ona tapınan bir 

kral Varpalavas birlikte gösterilmiştir. Tarhu elinde başak ve üzüm salkımları 

tutmakta, aynı zamanda bitkilerin tanrısı olarak karşımıza çıkmaktadır. 



10 

 

 
Fotoğraf 2: Fırtına ve bitki tanrısı Tarhu ve tapınma pozisyonunda Kral Valpalavas 

Kaynak: Darga, age.  s:305 

 

Hitit tanrılarını temsil eden eserlerdeki insan figürlerinin, iri badem gözleri, 

çatma kaşları, iri kemerli burunları ve gülümseyen dudakları vardır. Kabartmalarda 

ise, baş ve ayaklar profilden, göz ise cepheden işlenmiştir. Hitit kabartmalarında 

işlenen dini konuları üslupsal olarak irdelediğimizde; şematik, hareketsiz ve etkisini 

figürlerin ritmik diziliğinden alan bir üslubu varolup hayvan figürlerinde ise bu 

durum daha gerçekçi ve hareket mekanizmasını hissettiren bir tutum taşır.9    

“Geç Hitit Şehir Devletleri” devri  olarak bilinen, M.Ö. 1200-700 yılları 

arasında Hitit Devlet tarihinin son devrinde, tasvir sanatının önemli örnekleri olan 

kabartmalar göze çarpmaktadır. Bu uygarlık çağının verilerini incelediğimizde en 

önemli ve en iyi örneklerin verildiği alan kabartma heykellerdir. Bunlardan en 

önemlisi Hitit İmparatorluk üslubunun devamı olarak kabul edilen, Kral 

Sulumeli’nin fırtına tanrısı Teşup’a adağını gösteren kabartmadır.  

                                                 
9 Doğan Kuban; Çağlar Boyu Türkiye Sanatının Anahatları, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, 2016, s.26. 



11 

 

 
Fotoğraf 3: Fırtına ve Gök tanrısı Teşup ile Kral Sulumeli’nin tasvir edildiği bir 

kabartma. Kral, tanrıya kurban kanını sunuyor. 
Ankara Anadolu Medeniyetler Müzesi 

 

Hitit mimarisindeki anıtsallık, büyük ölçüde mimariye bağlı olarak gelişen 

heykel ve kabartmalarda görülür. Hitit sanatının en göze çarpan eserleri başkent 

Hattuşaş’ta yer alır. Çorum’a bağlı Boğazkale ilçesinde yer alan Hitit başkenti, 

coğrafi konumu itibariyle kayalık bir bölgedir. Burada yer alan “Aslanlı Kapı”, 

“Kral Kapısı” ve “Sfenksli Kapı”  kabartmaları dönemin kabartma sanatının 

özelliklerini yansıtan bir üslupla icra edilmişlerdir. Hititlerde tanrılar, doğal veya 

manevi kuvvetin temsiliydiler.10 Bu görüş neticesinde şöyle bir yorum yapmayı 

uygun bulmaktayız: Kapılarda gördüğümüz abidevi Tanrı tasvirleri, her türlü 

tehlikeyi bu kapının dışında tutma endişesiyle yaratıldığı, bir anlamda kendilerinden 

olan dostlara bir huzur ve güven ortamı vaat etmek, ülkelerinin düşmanlarına ise bir 

gözdağı vermek istenmiş olunabilir.   

                                                 
10 Özkan Eroğlu; Türkiye’de Resim Sanatı, Tekhne Yayınları, İstanbul, 2015, s.22. 



12 

 

 
Fotoğraf 4: Boğazköy’de bulunan Aslanlı Kapı 

Kaynak: Darga, age. s:113. 

 

 

 

 
Fotoğraf 5: Alacahöyük’te bulunan Sfenksli Kapı 

Kaynak: Darga, age. s:130 

 

 



13 

 

Hitit kültür dairesinde ele almaya çalıştığımız “sanat ve inanç sisteminin 

etkileşimi” konusu, ulaşılan kaynakların ve görsel unsurların etkisinde incelediğinde; 

daha önce de belirttiğimiz gibi Eski Çağ toplumlarında görülen anlayışla sanatın 

inanç sistemi doğrultusunda ve ona hizmet etmek için yaratıldığı gerçeğini 

görmekteyiz. İbadet edilen ve Tanrıların yüceltildiği mabetler, Tanrı kavramını 

somutlaştırdıkları heykeller ve çeşitli ritüellerde kullanılan nesneler mensubu 

oldukları inanç sistemine hizmet etmiş ve bu sayede dünya kültür tarihinin ilk 

prototipi sayılabilecek eserler meydana getirmişlerdir.       

2.2 Frig Medeniyetinde Sanat ve İnanç Sisteminin Etkileşimi 
Anadolu’da Hititlerin çöküşe geçtiği dönemde Anadolu hem Kafkasya 

bölgesinden hem de batıdan Makedonya bölgesinden olmak üzere çeşitli halkların 

etkileri görülmekteydi. Boğazlar üzerinden Anadolu’ya gelen topluluklar Bryg ya da 

daha fazla bilinen şekliyle Phryg olarak adlandırılmaktaydı.11  

Balkan menşeili bir topluluk olduğu düşünülen Friglerin M.Ö. 1190 

civarlarında Anadolu’ya geldiği düşünülmektedir. Sakarya Irmağı ile Büyük 

Menderes’in yukarı çığırları arasında kalan bölgede ortaya çıkmaya başladılar. Halk, 

ilk yerleştikleri dönemlerde çeşitli beylerin etrafında kümelenmiş küçük gruplardan 

oluşuyordu. Daha sonra Anadolu’nun orta kısımlarına doğru ilerleyen Frigler, M.Ö. 

1100-1000 civarlarında, ülkelerinin başkenti olacak olan Gordion’a vardılar.12 M.Ö. 

VIII. yüzyılın ortalarına doğru siyasal birliklerini tamamlamışlardır. Bilinen en ünlü 

kralları Gordios ve onun oğlu Midas’tır. Kral Midas döneminde devlet en parlak 

günlerini yaşamıştır. Gordios, Frig tarihinin bilinen ilk kralıdır. Frigleri siyasal bir 

birlik etrafında toplamıştır. Midas ise devlete en parlak dönemlerini yaşatmış, gerek 

doğuda gerekse batıda izlediği ılımlı politikalarla devletin toprak bütünlüğünü güven 

içerisinde korumuştur. 

                                                 
11 Veli Sevin; Anadolu Arkeolojisi, Der Yayınları, İstanbul, 2003, s.239. 
12 Gös. Yer 



14 

 

 

Fotoğraf 6: Boğazköy- 

Büyükkale'de bulunmuş         olan Ana 

Tanrıça Kibele heykeli. Anadolu 

Medeniyetleri Müzesi     

Kaynak: Darga, Anadolu’da Kadın, 

s:256) 

 

Fotoğraf 7: 

Ankara/Bahçelievler Kibele Kabartması. 

Anadolu  Medeniyetleri Müzesi.                                                  

Kaynak: Darga, 2013, s:256 

Anadolu’da Hitit İmparatorluğu’nun zayıfladığı ve siyasi bir boşluk 

döneminin oluşmaya yüz tuttuğu dönemlerde Batı’da Frig Krallığı öne çıkmıştır. 

Kültür daireleri güneybatıda Elmalı yöresinden, doğuda Amasya’ya, kuzeyde 

Samsun’dan, güneyde Konya ve Niğde’ye kadar yayılmıştır. 

 



15 

 

Frig kültürünün oluşturduğu en ünlü örnekleri kayalara oyulmuş büyük 

anıtlardır. Bu anıtların  ana Tanrıça Kybele(Kibele)’ye adandıkları 

düşünülmektedir.13 Frigyalıların heykellerindeki başlıca konu, baş tanrıça olarak 

kutsadıkları Kybele’dir. Kybele, Frigler’in baş tanrıça olarak kutsadıkları 

tanrıçalarıdır. M.Ö. II. binyılda Hitit panteonunda “Kubaba” olarak yer almıştır. 

Bereketi, çoğalmayı temsil eden, genellikle yanlarında aslanla betimlenen ana 

tanrıçadır.   

Frigler, Kibele’yi heykel ve kabartmalarına konu etmişler, bereketi, 

çoğalmayı temsil eden ana tanrıça olarak tasavvur etmişlerdir. Kybele, genellikle 

kutsal hayvanları yırtıcı bir kuş ve aslan ile birlikte tasvir edilmiştir. Ele geçirilen 

yontu, kabartma ve figürinlerde Kybele genellikle ayak bileklerine kadar uzanan 

entari, birkaç kattan oluşan yüksek bir başlık(pholos14) ve bazı örneklerde 

çocuklarıyla birlikte tasvir edilmiştir.  

 

Fotoğraf 8: Bayındır-Elmalı (D) Tümülüsü’'nde 

bulunmuş olan fildişi heykelcik Kibele tasvirlerinin bir diğer 

örneği. Çocuklarından birini elinden tutan "Ana" bir diğerini 

de omzunda taşıyor. Antalya Müzesi’nde yer almaktadır. 

Kaynak: Darga; Anadolu’da Kadın, s: 258 

 

 

 

 

Friglerin Kybele’ye bu kadar önem vermesi bizi, Friglerde toplumsal olarak 

kadının önceki toplumlara nazaran farklı bir yere konulduğu yorumuna 

                                                 
13 Doğan Kuban; age. s.29. 
14 Muhibbe Darga; Anadolu’da Kadın, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, 2013, s.255.  



16 

 

götürmektedir. Daha önceki toplumlarda ana tanrıça anlayışı hiç bu kadar önem arz 

etmemiş, abidevi boyutlardaki eserlerin cephelerine tasvir edilecek kadar 

benimsenmemişti.  

 
Fotoğraf 9: Aslantaş Kaya Anıtı, Göynüş Vadisi. Ayakuçları üzerinde yükselmiş iki 

aslanın arasında, kaya odasının girişi ve üzerinde olasılıkla Kibele kabartması yer 
alır. Kibele’nin koruyucu aslanlarının ayakuçlarında iki küçük aslan kabartması daha 

bulunmaktadır. 
Kaynak: Darga; Hitit Sanatı,  s:257. 

 

Ana tanrıça kültü dışında kültü dışında özellikle Tümülüs15 buluntuları 

dikkat çekici diğer Frig yaratımlarıdır. Soylular ve yöneticilere ait Frig mezarları iki 

tip halinde karşımıza çıkar. Bunlar kaya mezarları ve Tümülüslerdir. Bu Tümülüs 

tarzı mezarların çoğu Gordion’da görülmektedir. Genel özellikleri ise toprak içine 

kazılan mezar odası ahşapla kaplanmıştır. Tavanı örülen odanın üzerine toprak 

yığılmakta ve bu tümsekle anıt mezarın yeri belli edilmektedir. Yazılıkaya’da 

bulunan ve ‘’Midas’ın Mezarı’’ diye tanınan ünlü kaya anıtı ve Afyon-Kütahya 

arasındaki Yılantaş ve Arslantaş kaya mezarları bu yapıtların en tanınmışlarıdır. 
                                                 
15 Yığma tepe şeklindeki mezar anıtları. İnsan eliyle yapılmış yükselti, tepelere verilen addır.  



17 

 

 
Fotoğraf 10: Yazılıkaya Kral Midas’ın mezarı. 

Kaynak: http://www.eskisehirkulturturizm.gov.tr 

 

2.3. Urartu Medeniyetinde Sanat ve İnanç Sisteminin 
Etkileşimi 

Urartu (860-580), Küçük Asya’nın doğusunda kurulmuş ve gelişmiş bir 

topluluk olarak dikkati çekmektedirler. Özellikle devletleştikleri dönemde doğunun 

en dominant karakterli devleti Asur ile olan mücadeleleri münasebetiyle bölgede 

hatırı sayılır bir ağırlık elde etmişlerdir. İlk kuruldukları dönemde merkezi bir 

otoritenin varlığından bahsedemeyiz. Daha ziyade belli başlı aşiretler etrafında 

kümelenmiş bir toplum yapısı görülmektedir. Yukarıda bahsettiğimiz Asur devletinin 

dominant ve yağmacı karakteri, Urartu halkının kümelendikleri aşiretleri birleştirme 

yoluna yöneltmiş ve merkezi bir devlet yapısı görülmüştür.  

Urartular M.Ö. 9. yüzyılın ortalarında, Doğu Anadolu’nun zorlu çevresel 

şartları içerisinde kurulmuştur. Kral I. Sarduri (840-830) döneminde Tuşpa (Van) 

devletin merkezi ilan edilmiştir. Devletin en parlak dönemleri I. Sarduri’nin oğlu 

http://www.eskisehirkulturturizm.gov.tr/


18 

 

İşpuini (830-810), Menua (810-785/80), I. Argişti (785/80-760) ve II. Sarduri (760-

730) dönemlerinde yaşanmıştır.16 

Güçlü bir merkezi otorite etrafın örgütlenip, dönemin süper gücü Asur’a 

karşı başarılı seferler ve savunmalar yapmışlardır. Ne var ki yıkılma sürecini başlatan 

savaş da yine Asurlulara kaybedilerek başlamıştır. Urartu kralı II. Sarduri, Geç Hitit 

beylikleriyle Asur baskısını kırmak için bir koalisyon oluşturmuş, Asur kralı V. 

Assurnirari’yi yenilgiye uğratmıştır.17 Ancak bu kaos anında bir darbe ile başa geçen 

Asur kralı III. Tiglath-pileser, II. Sarduri’yi koalisyon güçleriyle birlikte mağlup 

etmiştir. Kaybedilen bu savaş neticesinde Urartu Devleti’nin merkezi otoritesi 

sarsılmış, üzerine kuzeyli göçebe topluluğu olan Kimmerler’in saldırıları devleti 

zayıf düşürmüş, aynı bölgede Medlerin ortaya çıkmasıyla, Urartu Devleti tarih 

sahnesinden silinmiştir. 

 
Fotoğraf 11: Boğa başlı tanrı figürleriyle süslü dinî ritüellerde kullanılan kazan. 

Anadolu Medeniyetleri Müzesi, Ankara. 
 

                                                 
16 Veli Sevin; age. s.204. 
17 Veli Sevin, age. s.206. 



19 

 

Urartu dini, dönemin getirdiği karakter gereği çok tanrılı bir din ve tabii ki 

sanat da dini olguların ve tanrıların en ihtişamlı şekilde var edilmesine olanak 

sağlayan alandır. Tanrı tasvirleri ve tasvir edilen bu tanrılara ithaf edilen tapınaklar 

Urartu Sanatı’nda öne çıkan diğer bir alandır.  

Bu kültür abidevi kale binalarının yanı sıra, kayalara oyulmuş kral 

mezarları, mezar stelleri gibi unsurlarıyla dine verdikleri önemi göstermişlerdir. 

Türkiye’de bilinen Urartu yapılarının önde gelenleri Toprakkale ve Çavuştepe’deki 

tapınaklardır.18 

Urartu Saray sanatı ekseriyetle anıtsaldır. Kaya kabartmalarında, boyalı 

duvar resimlerinde, mühür ve özellikle tunçtan yapılmış madeni eşyalar üzerindeki 

Urartu Tanrıları kalıplaşmış ve üslup yönünden hemen hemen benzer anlatımlara 

sahiptir. Bazı kemerlerin toka kısmı üzerine kartal motifi ile Urartu ordusunun 

vurucu gücünü oluşturan, ellerinde kalkan ve kargı taşıyan süvariler ile savaş arabası 

içinde sağ elini "V" biçiminde bir kıvrımla ileriye doğru uzatan kral ya da kral 

soyundan olduğu sanılan kişi, birbiri peşi sıra savaşa giderken betimlenmiştir. 

Bilindiği gibi bir elin "V" biçiminde bir kıvrımla ileriye uzatılarak geleneksel 

selamlama biçiminde gösterilmesi, Eski Doğu uygarlıklarından Hitit, Asur, 

Ahamenid Krallıkları ile bu krallıkların etkilediği komşu devletlerin sanatında 

olduğu gibi, Urartular'da da kral, kral soyundan olanlar ile çok yüksek mevkideki 

kişileri göstermek için başvurulan özgün kuraldır. Kral ve süvarilere yol 

gösterilmişçesine önlerinden aynı yöne doğru uçan kartal motifi, bezeme öğesi olarak 

kemerin toka halkasını tamamladığı gibi, özellikle bu motifin dinsel, ülküsel ve 

pekiştirilmiş koruyucu işlevine olan inanç geleneği de, küçümsenemeyecek ve 

yadsınamayacak kadar önemli olmalıydı. Çünkü kartal motifli kemerleri taşıyan 

Urartu kralı ve onun savaş gücünü simgeleyen ordusu, ister savaşta ister avda kartal 

gibi olacağına aşılmaz engelleri aşacağına, onun keskin görüşlülüğünü, yırtıcılığını 

ve gücünü alacağına inanmış olmalıydılar. 

 

                                                 
18 Doğan Kuban; age. , s.29.  



20 

 

Urartuların kendilerine özgü bir tapınak anlayışları vardır. Taşıyıcı sistemi 

ağır payelerden oluşan ihtişamlı tören salonları, revaklı avluları, depo ve sunaklarıyla 

büyük bir külliye oluşturan bu tapınakların içinde tanrı yontusunun yer aldığı en 

kutsal alan (cella); kare planlı, yüksek bir kule biçimindeydi. Bu yapının dış 

tarafında tunç kalkanların asılı olduğu, yapının önündeki geniş avluda kurbanlar için 

taştan sunakların ve üç ayaklı altlıklar üzerinde duran tunç kazanların olduğu 

bilinmektedir.19   

Urartu Tasvir Sanatı’nda tanrılar genellikle kutsal hayvanının üzerinde, 

boynuzlu olarak ve ayakta durur vaziyette tasvir edilmişlerdir. Mezar stelleri de 

yapmış olan Urartu’lar bu yönleriyle dine verdikleri önemi gösterirler. Steller 

aracılığıyla ibadetlerini açık havada yaptıkları bilinir.  

 
Fotoğraf 12: Baş Tanrı ve aynı zamanda savaş Tanrısı olan Haldi ile fırtına Tanrısı 

Teişiba’yı gösteren kabartma 

Ankara Anadolu Medeniyetler Müzesi 
 

 

                                                 
19 Veli Sevin; age. s.216. 



21 

 

 

Urartular sarp ve kayalık olan bölgenin bayındırlaştırılmasında oldukları 

gibi mimarlıkta da usta olduklarını inşa ettikleri saray ve mabetlerle göstermişlerdir. 

Yapılarını bu bölgenin coğrafi şartlarına uydurmuşlardır. Urartu sanatının en önemli 

özelliklerinden biri de bu anıtsal yapıların duvarlarını süsleyen duvar resimleridir. 

Urartular’ın resmi yapılarını süsleyen duvar resimleri, canlı ve renkli çeşitli 

motiflerden oluşan geometrik ve bitkisel motiflerle çeşitli hayvan sahnelerini ihtiva 

etmektedir. 

Urartu’nun mimari yapılarda gösterdiği abidevi karakter dikkat çekicidir. 

Hüküm sürdükleri topografya dağlık ve engebeli bir bölge olması olmasına rağmen 

yapılarında gördüğümüz inşa sistemi son derece oturaklıdır. Yapı karakteri ve 

işlevlerini belirleyen en önemli etmen hiç kuşkusuz mensubu oldukları inanç 

sistemidir. Kral II. Sarduri’nin yaptırdığı Tuşpa sitadelinin kuzeydoğusunda bulunan 

kutsal alan, özellikle barındırdığı sitadelleri ile Urartuların dine verdikleri önemi 

bizlere gösterir.20 Urartu dini inanışlarında stellere tapma önemli bir ritüeldir.  

Urartu sanat envanterlerini incelediğimizde özellikle madenden yarattıkları 

eserler dikkat çekmektedir. Urartu Tasvir Sanatı, daha ziyade madeni eserler 

vasıtasıyla bilinir hale gelmiştir. Figüratif içerikleri bakımından Urartu Tasvir 

Sanatları, halk sanatı ve saray sanatı olmak üzere ikiye ayrılmıştır. Kalkanlar, 

miğferler, at koşumları gibi değerli ve devlet katına ait oldukları anlaşılan eserler 

saray sanatı kapsamında değerlendirilirken, kutsal alanlara adak olarak bırakılan tunç 

levhalar ise halk sanatı kapsamında değerlendirilmektedir. 

Boğa başları ve insan başlı kuş motifleriyle süslü, stilizasyonun dikkati 

çektiği eserler meydana getirmişlerdir. Madenî eserlerin, Urartu kültür dünyasında bu 

kadar ağır basmasının sebebi, devletin hüküm sürdüğü ülke toprakları ve çevresi çok 

zengin maden yataklarına sahip olmasıdır. Maden yataklarına olan bu yakınlık, bu 

                                                 
20 Veli Sevin, age. s.215. 



22 

 

alanın hızlı bir şekilde gelişmesini sağlamıştır.21 Özellikle dini ayinlerde kullanılan, 

boğa başlı kazanlar bu türün önde gelen ve önemli eserleri arasındadır.  

Urartu tasvir sanatını incelemek istersek, bakmamız gereken envanterler; 

özellikle tunç eserlerdir. Konu ve icrası, bu tasvir sanatını saray ve halk sanatı olarak 

ayırmamızı zorunlu kılmaktadır. Daha görkemli eserler olarak sayabileceğimiz 

kalkanlar, kemerler, at koşum takımları gibi eserleri saray sanatı kapsamında ele 

alırken, genelde kırsal kesimlerde kutsal alanlara bırakılmış lan tunç eserler halk 

sanatı başlığı altında incelenmektedir. Bu levhalar biçimleri itibariyle küçük boyutlu 

olup, bir avuç içine sığan bir karakter gösterirler. İçerdikleri konular genellikle dini 

konular olup tanrılar ve tanrıçalar ile bu tanrıların karşısına çıkan insanlar ve 

tanrılara kurban sunmak üzere gelen kadınlar ve erkekler bu tunç levhaların 

konularıdır.  

Kemerler üzerinde sık sık savaş arabası içinde Urartu krallarının aslan, boğa 

ve birkaç hayvan organının birleşmesiyle oluşan karışık yaratıklara karşı verdiği 

savaşımı yansıtan ilginç sahneler de betimlenmiştir. Bu sahneler aynı zamanda 

evrensel gücün simgesi olan Urartu krallarının kahramanlıklarını da yansıtmaktadır. 

Çünkü Urartu kralları her şeyden önce askeri bir önderdi. Devletin ve yönetici 

tabakanın varlık edinmelerini sağlayan, bir refah kaynağı olan savaş ise, sürekli ve 

yasal bir faaliyetti. Gerek elverişsiz, sert ve .acımasız doğa koşullarına, gerekse 

düşmanlara karşı sürekli savaşım veren Urartu toplumunun tüm yaşamı, savaş ve av 

ile ilgili sanat ve geleneklerle doluydu. Bu nedenle o çağlarda insanlara karşı verilen 

savaşım ile hayvanlara karşı verilen savaşım (av) birbirinden ayrılmaz. Dolayısıyla 

Urartu kralları hem en iyi savaşçı, hem de en iyi avcı olmak zorundadır. Çünkü 

kralın kahramanlığı ile tanınması ve insanlar üzerinde egemenliğini sürdürebil­mesi, 

ister savaşta, ister avda başarı kazanmasına bağlıdır. Tunçtan dövme tekniği ile 

yapılmış üç ayaklı büyük kült kazanları, Urartu tapınak avlularında durmaktaydı. Bu 

kazanların boğa başlı ya da insan yüzlü, kanatlı ve kuş gövdeli ilginç kulpları 

bulunmaktadır. Kulpların sırt bölümünde bulunan delikten, kazanı taşımak ya da 

asmak için halkalar geçirilmekteydi. Figürlü tutamaklar ayrı olarak balmumu 
                                                 
21 İbrahim Üngör, “Urartu Maden Ergitme Sahası “Kurtderesi” İliç (Erzincan)” , Uluslararası Sosyal 
Araştırmalar Dergisi, C.9, S.43, 2016, s.956. 



23 

 

kalıplara döküldükten sonra, orjinal kalıpta olmayan bezemeler yapılıp, kazanın üst 

bölümüne karşılıklı olarak perçinlenmekteydi. 

Kadın yüzlü, kuş gövdeli kazan kulplarının, güneş ile ilgili bir tanrıyı 

simgelediği sanılmaktadır. Özellikle kuşların açık kanatlarının arasında yer alan ve 

güneşi simgeleyen disk biçimindeki daire, Asur'da tanrı Şamaş'ın sembolüdür. Urartu 

güneş tanrısı Şivini'nin sembolü de, kanatlı güneş kursudur. Bu nedenle kült 

kazanlarında kadın yüzlü kuş gövdeli kanatlı tanrıçanın, güneş tanrısı, Şivini'nin eşi 

Tuşhpuea olduğu anlaşılmaktadır. 

Görüldüğü üzere dönemin alışılmış karakterini yansıtan sanat anlayışını 

Urartu medeniyetinde de görmekteyiz. Tamamen inanç sistemi odaklı bir üslup 

sergileyen Urartu görsel kültürü sanatı, inanç sisteminin okunması ve 

somutlaştırılması dürtüsünü eserlerine yansıtarak salt ‘’Sanat din içindir’’ anlayışını 

benimsemiş ve uygulamışlardır.  

2.4. Yahudi Dini Unsurlarının Sanatsal Üretime Etkisi 
Anadolu yarımadasının güneydoğusunda Filistin ve Arabistan’a kadar 

uzanan coğrafyada ortaya çıkan üç büyük din Küçük Asya tarihi için önemlidir. Bu 

dinler hemen hemen aynı coğrafyada ortaya çıkmıştır. 

Tek tanrılı dinler ifadesi paganizmden kurtuluşu ifade eder. Bu dinlere “hak 

dinler” denir. Ayrıca bir mesaj önderleri olduğu için bu sistemler için “peygamberli 

dinler” ifadesi de kullanılır. Kuralları, ilkeleri, buyrukları, esasları yazılı metinlerle 

aktarılmasından ötürü “kitaplı dinler” adı da verilmektedir. Yahudilik, Hristiyanlık 

ve İslam, belirli zaman aralıklarıyla birbiri üstüne gelmişlerdir ve M.S. 7. yüzyıldan 

beri aynı dünyada yaşamaya devam etmektedirler.  

M.Ö. 13. ya da 14. yüzyılda yaşadığına inanılan Hz. Musa’nın getirdiği din 

ve bu dinin mensupları birkaç başlık altında tanınır. Musevi, İbrani, Yahudi gibi 

isimlendirmeler dönemlere göre değişmiştir.  

Hz. Musa, önceleri Mısır’da yaşamakta olan kavmini, Tanrı’nın emriyle 

yanına alır. Kızıldeniz’i ikiye ayırarak kavmi için yeni bir yurt bulan Hz. Musa 



24 

 

kavmini oraya yerleştirdikten sonra, topluma önderlik etmesi için kardeşi Harun’u 

görevlendirerek Sina’daki Tur Dağı’na çıkar. Musa orada Tanrı ile konuşarak 10 

Emir’i22 kavmine bildirmesi için alır ve toplumunun yanına geri döner. Yahudiliğin 

kutsal kitabı olan Tevrat, Tanrı Yehuva tarafından Hz. Musa’ya verilen 10 emir ve 

öğretileri içerir. Bir bakıma bu 10 emir Tanrı ile Ben-i İsrail kavmi arasında yapılan 

bir sözleşmedir. Bu sözleşme “Ahd-i Atik” olarak da adlandırılabilir. Asıl anlamı 

kanun demek olan bu kitap Yahudiliğin toplumsal ve dini kurallarını içerir. Evrenin 

ve insanın yaratılışını, insanların tek soydan nasıl çoğalıp çeşitlendiğini anlatır.    

Yahudi dini üzerine genel bir bilgilendirmeden sonra asıl konumuz olan bu 

dinin, sanatsal üretimi nasıl etkilediği meselesine gelelim. Hz. Musa’ya verilen 10 

Emir içerisindeki 2. madde bizi doğrudan konumuza bağlamaktadır. 2. madde “Put 

yapmayacaksın” emriyle direkt olarak Yahudiliğe mensup güruh içerisinde tasvire ve 

heykele karşı bir ön yargı oluşturmuştur ve bu tutum günümüze kadar kesintisiz 

olarak sürdürülmüştür.23 Hristiyanlık ve İslam’da, 10 Emir’deki gibi açık bir tasvir 

yasağı yoktur. Ancak Yahudilikte bu durum farklı gelişmiştir.  

Burada tutum aslında bu emrin yorumlanmasıyla ilgilidir. Çünkü “Put 

yapmayacaksın” emrini genel bir tasvir yasağı meselesine evriltmek kanımızca çok 

sağlıklı bir yorum gibi durmamaktadır. Buradaki asıl mevzu yontulan, şekil verilen 

maddenin tapınma hissini karşılaması ve bu maksatla meydana getirilmesidir. 10 

Emir’de açıkça belirtilen emir o dönem için hala var olan putperest görüşü yok etme 

maksadıyla indirilmiştir. Örneğin; Hz. Musa Tanrı’nın emirlerini alıp toplumunun 

yanına geri döndüğünde, kavmini altından bir buzağıya taparken bulur ve hiddetle 

elindeki 10 Emir’i yere atar. Aslında burada açıkça Hz. Musa’nın, kavmine tasvir 

yaptıkları için hiddetlendiği yorumuna yapmak pek doğru değildir. Burada asıl 

mevzu meydana getirdikleri heykelin bir tapınma aracına dönüşmüş olmasıdır.  

                                                 
22 Evamir-i Aşara olarak da bilinir. 
23 Selçuk Mülayim, Bilim Olarak Sanat Tarihi: Aklın İzleri, Arkeoloji ve Sanat Yayınları, İstanbul, 2006, 
s.96. 



25 

 

Tevrat’taki belli başlı sahneleri okuduğumuzda aslında sanıldığı gibi bir 

tasvir yasağının olmadığını anlıyoruz. Hz. Musa, kavmine kızıp elindeki tabletleri 

kırdığında Rab’dan bir buyruk üzerine kendisinden iki taş levha yontması isteniyor: 

“RAB Musa'ya, ‘Öncekiler gibi iki taş levha kes’ dedi, ‘Kırdığın levhaların 

üzerindeki sözleri onlara yazacağım’.”24 

Tevrat’ta esas resim-heykel uygulamasının istendiği yer, Tanrı’nın kendisi 

için yapılmasını istediği Kutsal Tapınma Çadırı’dır.25 Bu çadırın Tanrı’nın emriyle 

resim ve heykellerle doldurulması istenmiştir. 

“Musa bütün İsrail topluluğuna seslenerek şöyle dedi: “RAB’bin buyruğu 

şudur: Aranızda armağanlar toplayıp RAB’be sunacaksınız. İstekli olan herkes 

RAB’be altın, gümüş, tunç; lacivert, mor, kırmızı iplik; ince keten, keçi kılı, deri, 

kırmızı boyalı koç derisi, akasya ağacı armağan etsin. Kandil için zeytinyağı; mesh 

yağı ve güzel kokulu buhur için baharat;  başkâhinin efoduyla göğüslüğü için oniks 

ve öbür kakma taşları getirsin.”26 

Burada bahsi geçen çadırdaki tasvir işleriyle uğraşacak insanların yüreğine 

Tanrı tarafından “hikmetli bir yürek”doldurulduğu belirtilmektedir. Buradaki 

düşünce, Tanrı’nın hikmetini zerafet ile biçimlendirme düsturu Tanrı tarafından 

kutsal sayılmıştır: 

“Musa İsrailliler’e, “Bakın!” dedi, “RAB Yahuda oymağından özellikle 

Hur oğlu Uri oğlu Besalel’i seçti. Beceri, anlayış, bilgi ve her türlü ustalık vermek 

için onu kendi Ruhu’yla doldurdu. Öyle ki, altın, gümüş, tunç işleyerek ustaca 

yapıtlar üretsin; taş kesme ve kakmada, ağaç oymacılığında, her türlü sanat dalında 

çalışsın. RAB ona ve Dan oymağından Ahisamak oğlu Oholiav’a öğretme yeteneği 

de verdi. Onlara üstün beceri verdi. Öyle ki, ustalık isteyen her türlü işte, 

                                                 
24 Kitab-ı Mukaddes, Çıkış Bap 34, ayet:1. 
25 Kutsal toplanma çadırının diğer adı Makdis’tir.  
26 Kitab-ı Mukaddes, Çıkış Bap 35, ayet:4-9 



26 

 

oymacılıkta, lacivert, mor, kırmızı iplik ve ince keten yapmada, dokuma ve nakış 

işlerinde, her sanat dalında yaratıcı olsunlar.”27 

Tanrı’nın yüreklerine estetik bilinç ve beceri sunduğu sanatçılar, kulu 

oldukları makama en güzel şekilde ve üslupta eserler sunarak örnek gösterilen 

şahsiyetler olmuşlardır.  

Bilinenin aksine Yahudi inanç öğretisinde tasvire karşı takınılan tutum 

aslında putperestliği önlemek amacıyla belirtilmiş bir emir sebebiyle yanlış 

yorumlanmış ve bu şekilde toplumda kabul görmüştür. Yahudiliğin kutsal 

kitabındaki pasajlardan ve emirlerden anladığımız kadarıyla tasvir meselesi; 

Tanrı’nın göndermiş olduğu dinin uygulama pratiğinde yer alan kutsal nesnelerde ve 

mekanlarda icra edilmiştir. Öyle ki bu tasvirlerin estetik bir endişeyle icra edilmesi 

için sanatçıların bizzat Tanrı tarafından görevlendirilmiş ve çeşitli yeteneklerin 

bahşedilmiş olduğu Kitab-ı Mukaddes’ten anlaşılmaktadır. Ancak köklü putperest 

geleneğinin İsrailoğullarında yer etmiş olmasından, bu geleneğin yeniden canlanarak 

Yahudi toplumunu Tanrı’nın yolundan saptırabileceği endişesinden ve On Emir’de 

yer alan “Put Yapmayacaksın” ibaresinin varlığından dolayı toplumda tasvir karşı 

sert bir tutum sergilenmiştir. Ve bu durum günümüze kadar da sürüp gelmiştir.   

Tabi konumuz itibariyle de değerlendirmek gerekirse dinin sanatsal üretim 

faaliyetlerini ne derecede kısırlaştırabileceğini göstermesi bakımından Yahudilik 

önemli bir örnek teşkil etmektedir. 

2.5 Hristiyan Dini Unsurlarının Sanatsal Üretime Etkisi 
Hz. İsa’nın öğretilerini ve O’nun 12 Havari’sinin yolunu takip eden güruhu 

tanımlayan Hristiyanlığı, aslında gönderilmiş yeni bir din olarak düşünmek yanlış bir 

tutumdur. Çünkü Hz. İsa, yeni bir dini tebliğ etmek için değil, bozulan Yahudi 

toplumuna çekidüzen vermek amacıyla gönderilmiş olduğu bilinmektedir.  

 

                                                 
27 Kitab-ı Mukaddes, Çıkış Bap 35, ayet:30-35 



27 

 

İncil’de Ruh’ul Kudüs’ten gebe kalan Meryem’in onu Beytlehem yani 

Kudüs’te, bir başka deyişle Roma’nın Galile eyaletinde Nasıra (Nazaret) kasabasında 

dünyaya getirdiği belirtilir. Hristiyanlık, Yahudilik üzerine yapılan bir reform veya 

onun bir mezhebi gibi doğar. Hristiyanlık, Nasıralı marangoz bir gencin hikayesi 

üzerinde akıl almaz derecede genişliyor. İsa, iyiliğin hakim olması için konuşmalar 

yapıyor, öğütler veriyordu. Antakya halkı ona “Kristos” adını verdi. Daha sonra 

onun taraftarlarına Kristos yanlısı anlamında “Kristianos” dendi. Hristiyan kelimesi 

buradan türemiştir. Hz. İsa, bir Yahudi olarak doğmuş, Yahudi toplumunda yaşayıp 

onlara öğütler vermiş, nihayetinde yine aynı toplum içerisinde çarmıha gerilerek 

infaz edilmiştir. Gerildiği haçın üzerinde yer alan “I.N.R.I. (Iesus Najaranus Rex 

Iudaeorum)”28 ifadesi Yahudilerin Kralı Nazaretli İsa anlamına gelir ve bu ibare 

İsa’nın Yahudi cemaati mensubu olduğunun kanıtıdır.  

Ne var ki kendisi dünyadan göçtükten sonra O’nun öğretileri 

şekillendirilerek, yeni bir din algısıyla yaşanmaya başlandı. Yeni Âhit kendisinden 

sonra ortaya çıktı oldu ve Hristiyanlık 3 Hak dinden birisi haline geldi.   

İncil, Tanrı tarafından söylenen sözler veya onun yazdığı yazılar değildir ve 

vahiyle gelmemiştir. İsa böyle bir kitabı ne yazmış ne de yazdırmıştır. İncil; İsa’yı 

görüp tanıdığını iddia eden havariler tarafından yazılmıştır. M.S. 4. yüzyılda Aziz 

Hieronymus (Jerome) bu kitabı Aramiceden Yunancaya çevirmiş ve çevirisi 

“Vulgate” adıyla Ortaçağ boyunca yaygın kullanılan bir Latin İncili olmuştur.29 Hz. 

İsa’nın davranışlarını, hayatını ve sözlerini kaydeden 60 çeşit İncil vardır. Katolik 

Kilise’si bunlardan 4 tanesini (yazarları Matta, Yohanna, Markos, Lukas) kabul 

etmektedir.  

Tanrıları, başka bir deyişle üst varlıkları, antropomorfik bir yorumla 

cisimleştirmek yani onları insan biçiminde somutlaştırılmak, görünmeyeni görünür 

kılmak büyük dinlerde olumsuz bir şekilde yorumlanmıştır. Buna göre; tasviri 

yapılan üst varlığın gücünde azalma olduğu ve gücünün sarsıldığı şeklinde bir yorum 

getirilmiştir. Tabii daha sonraki süreçte bu görüşe Yahudilik ve İslam tam bir riayet 

                                                 
28 Jose Saramago, İsa’ya Göre İncil, Kırmızı Kedi Yayınevi, İstanbul, 2011, s.129. 
29 Şaban Kuzgun; Dört İncil Farklılıkları ve Çelişkileri, Fazilet Neşriyat, İstanbul, 2000, s.212. 



28 

 

göstermişler, Hristiyanlık ise tasvir meselesini farklı bir şekilde yorumlamış ve 

kullanmıştır.  

Hristiyanlık tasvir konusunda diğer iki büyük dine nazaran daha ılımlı 

yaklaşmış ve bir semboller dini haline gelmiştir. Hz. İsa, Meryem Ana ve azizlerin 

portre resimleri, ikonlar, yazı, harfler ve figürlerden oluşan bir sembol skalası 

geliştirilerek geniş bir ikonografik sözlük oluşturmuşlardır. 2000 yılı aşan bir süre 

içerisinde ikonografik repertuarın oluşması kaçınılmaz olmuş ve Hristiyanlık ışığının 

sırları bu sembollere yansımıştır.  

Erken Devir Hristiyanları yer altında (katakomb) yaşamıştır. Yer altına 

oyulmuş mağara gibi mekanlarda bazı simgeler karşımıza çıkmaktadır. En sık 

görülen simgeler balık, çapa ve gemidir.  

Doğu Roma İmparatorluğu Hristiyanlığı resmi devlet dini haline getirdikten 

sonra serbest düşünceye izin vermediler. Atina’daki felsefe akademisi 529’da 

Jüstinyen tarafından kapatıldı. Çünkü felsefe akademisi şüphe ve tartışmaların 

konuşulduğu yerlerdi. Tiyatrolar ve olimpiyatlara olan ilgi azalıyor ve eski 

önemlerini yitiriyorlardı.  

Ünlü Hristiyan düşünür Sam Augustinus (354-430) “Creature non potest 

creare”30 cümlesiyle, 480-550 yılları arasında çileci bir keşiş hayatı süren Aziz 

Benedict’in Tanrı’nın yarattığı şeyler dışında diğer her şeyi küçük gören  dile 

getirdiği düşünceleri31 Hristiyanlıkta bir dönem, Yahudilikte görülen tasvir karşıtı bir 

tutum oluşturmuştur. 726-843 yılları arasında ikonoklazma dehşeti yaşanmış ve 

Hristiyan toplumdaki figür uygulamalarını durdurmuştur. I. İkonoklazma hareketi, 

Bizans İmparatoru III. Leon’un 726 yıllarında başlattığı ve 787 yılları arasında 

İmparatoriçe Irene ile bitirildiği 61 yıllık bir döneme ait. VI. Konstantinus’un 

yönetiminde olan Bizans İmparatorluğu, Konstantinus’un annesi Irene’nin yönetim 

üzerindeki etkisi ile çalkalanıyordu. Irene’nin 787 yılında Nikeia’da (İznik) 

düzenlediği Ekümenik Konsil’inde ikona tahribi tartışıldı ve ikonoklast dönemi sona 

                                                 
30 Yaratılmış olan yaratamaz. 
31 Selçuk Mülayim, Bir Bilim Olarak……, s.118. 



29 

 

erdirdiler.32 Aşılan ikonoklast olaylardan sonra sanat bir anlamda Hristiyan 

öğretisinin en önemli propaganda aracı haline gelmiştir.  

Hristiyan sembolizminden bahsedecek olursak en yaygın kullanılan 

sembollerden biri AΩ sembolüdür.33 Grek alfabesinin ilk ve son harflerinin 

kullanıldığı bu sembolün manası; Hz. İsa’nın her şeyin başı ve sonu olarak 

algılanmasını anlatmaktadır. X(chi) ve P(ro) harflerinin üst üste çakıştırılmasıyla bir 

monogram elde edilir. Bu harfler Grekçe Hristos’un ilk iki harfidir. Bu monogram 

özellikle ilk dönem Hristiyanlarının oluşturdukları katakomblarda(yeraltı 

mezarlarındaki) sıklıkla karşımıza çıkmaktadır.34 

İkonoklast baskıların atlatılmasından sonra gelişen süreç içerisinde yukarıda 

da belirttiğimiz gibi Hristiyanlık sanatı bir propaganda aracı olarak kullanmıştır. Hz. 

İsa’nın, Hz. Meryem’in, havarilerin ve azizlerin heykelleri ve resimleri yapılmış, bu 

eserler cemaatin ortak buluşma alanı olan kilise içlerinde sergilenmişlerdir. Bu 

özelliğiyle kiliseler Orta Çağ’da sanat galerisi mantığında bir hüviyet kazanmıştır. 

İhtişamlı kiliselerdeki bu figüratif algıyla, hiç okuma-yazma bilmeyen insanlara dahi 

Hristiyanlık ikonografisi aşılanmaya çalışılmıştır. Ki zaten okuma-yazma bilmenin 

bir lüks olduğu Orta Çağ’da, halka bu şekilde Hristiyanlık bilinci ve öğretileri 

aktarılmıştır.  Bilhassa Batı toplumunda sanat eserlerinde figüratif anlamda ulaşılan 

zerafet ve estetikte propaganda meselesinin büyük bir payı vardır. Çünkü dini 

değerler sanat aracılığıyla estetik bir program dahilinde işlenmiş ve aktarılmıştır. 

Hristiyanlık dini ile sanat arasındaki ilişki diğer iki büyük dine nazaran daha ayrı bir 

önem arz etmiştir. 

2.6. İslam Dini Unsurlarının Sanatsal Üretime Etkisi 

Arapçada barış anlamına gelen “selam” sözcüğünden ya da başka bir 

görüşe göre Tanrı’ya bağlılık anlamındaki teslimiyet kelimesinden türediği 

düşünülen Müslüman kavramı, tek Tanrı inancının en son ve tutarlı sistemi olarak 

tarih sahnesine çıkmıştır. İslam’ın hızlı yayılmasının çeşitli nedenleri vardır; hemen 

                                                 
32 Selçuk Mülayim, Sanat Tarihi Me……., s.173. 
33 Titus Burckhardt, Doğu’da ve Batı’da Kutsal Sanat, İnsan Yayınları, İstanbul, 2017, s.61 
34 Titus Burckhardt, age. s.60 



30 

 

hemen benzer bölgede çıkmış olan Yahudilik dışa kapalı bir din görünümü 

yaratmıştır ve bir kavim dini olarak kalmıştır. Hristiyanlık ise haçlı seferleri, ruhban 

sınıfının cennet anahtarları satışa çıkarması, varlıklı papaz sınıfı oluşturması ve bu 

papazların oluşturduğu hurafe kültürü özellikle Doğu halklarının tepkisini çekmiştir. 

Sık sık sömürü aracı haline gelen bu inanç, İslam karşısında hızla gerilemiştir.  

İslam; Allah ile insan arasındaki her türlü profesyonelleşmiş aracılığı 

lağvetmiştir. Diğer dinlerde bulunan ruhbanlık kavramına karşı da mücadele etmiştir. 

Din bilginleri hangi düzeyde olursa olsun, ne kadar saygı gösterilirse gösterilsin 

onlar veraset yoluyla otorite kuramazlar, tekelci güçler olarak ortaya çıkamazlardı. 

İslam Peygamberi lan Hz. Muhammed, sonuçta bir insan olarak, bir anne ve 

bir baba tarafından doğmuş olması (570), teklif ettiği yeni sisteminin anlaşılır, açık, 

tutarlı olması bakımından birçok avantaja sahipti. Hayatı, başından geçen olaylar 

tarihi kayıtlara geçmişti. 

Bu en son ve tutarlı dinin yarattığı tasvir meselesine bakacak olursak; İslam 

sanatında tasvir ile alakalı genel kanı şudur: İnsan için Allah tasvir edilemezdir. 

İnsanı çamurdan şekillendirip ona ruh veren Allah’tır. Bu bildirimle yaradan ile 

yaratılan ayrı tutulmuştur.  

Mimari plastik yüzeyler üzerinde rölyef, kabartma, bazı portrelerin 

kazınarak, daha sonraları insan eliyle tahrip edilmiş olmasının sebebi de bir tasvir 

silicilik çalışması olduğu düşünülebilir. İslam devleti, uzun süre Anadolu’ya fazlaca 

girememiş, uzakta, Batı’da İspanya’da kendini göstermiştir. 11. yüzyıldan sonra 

Anadolu’ya sızmaya başlayan Selçuk varlığı, İran ve Asya etkilerini beraberinde 

getirdiğinden İslam sanatı Anadolu’da farklı bir işleyişle sentezlenmiştir.  

Mimari plastikte önemli yer tutan yazı, anlam boyutunu aracısız olarak 

direkt olarak veren bir gösterge olmakla birlikte ikonografinin değil epigrafinin 

konusu olmuştur. Ama yazıya dahi figür eklendiği zaman zaman gözlemlenmektedir. 

Farklı işlevlerdeki yapılara eşlik eden, yapıyı anlamlı kılan ya da mezar taşı üzerinde 

yer alan yazı İslam kültüründe sürekliliği olan en belirgin unsurdur. Anlam taşıyan 

sözler çoğu kez güzel bir hatla işlenmiş ve uygulanmıştır. Bu intizam, yazının en 



31 

 

karakteristik örneklerinin verildiği doğu toplumunda çok önemsenmiş ve yoğun bir 

şekilde de uygulanmıştır.  

Resmetme mevzu ise; Hristiyanlıktaki gibi dinin peygamberini ve önemli 

şahsiyetlerini resimleme yoluna giderek bir propaganda aracı olarak görmesi 

şeklindeki görüş İslam’da kesinlikle yoktur. Resmetme ihtiyacı minyatür ile 

giderilmiştir. Yazma eserler içerisindeki bu eserlere belge resmi olarak yaklaşmak 

doğru olur. Çünkü bu portreler büyük bir çeşitlilik içerisinde, belirli konulara bağlı 

tutularak çizilmiş, şematik ve bilgi verici görüntülerdir. İnsanı öne çıkarma iddiası 

söz konusu değildir. Çünkü burada esas mesele insan figürü değildir. Minyatürü 

yazılı bir metnin açıklaması, metnin resimler yardımıyla daha anlaşılır kılınması 

olarak kabul edebiliriz. Esas olan metindir. İslam resminde anatomik yorum ve 

proporsiyondan çok, stilize etme geleneği geçerlidir.  

İslam’daki genel tasvir geleneği incelendiğinde, figürün çok tercih 

edilmediği bir araç olduğu rahatlıkla söylenebilir. Elbette ki figüratif çalışmalar da 

mevcuttur. Ancak salt bir figür meydana getirme endişesi taşınmamaktadır. 

Yukarıdaki paragrafta belirttiğimiz gibi figür işlevsel yönüyle ele alınmış ve 

işlenmiştir. Hristiyanlıktaki gibi bir resimleme dürtüsü söz konusu değildir. Bu dürtü 

olmaması nedeniyle; yazı gibi, stilize edilmiş bitki ve hayvan figürleri gibi, metni 

anlaşılır kılma amacıyla icra edilen iki boyutlu minyatürler gibi sanatsal ifade 

araçları ön plana çıkmıştır.  

İslam’da sanata bakıştaki temel prensip Kur’an kaynaklı olmasıdır. Dinin 

gerektirdiği şekilde İslam sanatı şekillenmiştir. Örneğin; namazın cami cemaatiyle 

birlikte kılınması cami mimarisini şekillendiren en önemli unsurdur. Her şeyden önce 

İslâm sanatının en özgün niteliği tevhid yani soyut bir varlık olan Allah inancı 

etrafında şekillenmiş olmasıdır. Bu ilke vesilesiyle İslam sanatı genellikle soyut bir 

karakter kazanmış ve sanatsal ürünler bu düsturla yansıtılmıştır. Putperest 

perspektiften uzak durmak ve tevhid inancını zedelememek adına İslam sanatçısı 

büyük ölçüde somut nitelikli figüratif resme, heykele sıcak bakmamıştır. İslam sanatı 

kendi soyut niteliğini tezyinatta göstermiştir. Gerek bir çini, gerek bir hat, gerekse 



32 

 

ebrû gibi sanat üretimi verilen alanlarda doğadan alınan bir figürün stilize edilmiş 

şekli nakledilmiştir.  

Kur’an temelli bir sanatsal kompozisyon geliştiren İslam sanatı, tasvir 

konusunda çok titiz davranmış ve dini vecibeler ve emirler doğrultusunda sanatsal 

üretim mekanizmasını şekillendirmiştir. 

3.  İSLAM ÖNCESİ DÖNEMDEN ANADOLU 

SELÇUKLU’YA TÜRKLERDE SANAT VE İNANÇ 
SİSTEMLERİNİN ETKİLEŞİMİ 

3.1. İslam Öncesi Dönemde Türklerde Sanat ve İnanç 
Sistemlerinin Etkileşimi Meselesi 

Tarihsel süreç içerisinde kültür ve sanat kavramları ile inanç sistemleri; tâbi 

olduğu toplumun siyasi, sosyal ve coğrafi yapısıyla alâkalı olarak bir şekillenme 

aşamasının neticesinde oluşmuş ve gelişmiştir. Tarihsel süreç boyunca çeşitli 

milletlerin ve devletlerin oluşturmuş oldukları kültür ve sanat çerçevesi ile inanç 

sistemleri bu endişeyle yaratılmıştır. Türklerde de bu durum pek tâbi farklı değildir. 

Yaşamış oldukları coğrafyadan, sosyal yaşamlarına kadar Türkler, bu etkilerin 

doğrultusunda, inanç sistemleri, Tanrı panteonları ve ritüelleri ile inanç pratiklerini 

daha içsel manada yaşamak için oluşturdukları figüratif repertuarı meydana 

getirmişlerdir. Bu anlayış ve meydana getirilen pratik Hunlardan Göktürklere, 

Göktürklerden Uygurlara, aynı temel endişeyle oluşturulup kademelendirilmiştir. 

Türklerde, İslam dinini kabul etmelerinden evvel var olan inanç sistemlerini 

incelediğimizde Gök Tanrı inancının, Şamanizmin ve tabiata duyulan saygı 

çerçevesinde tabiat kültlerinin ağırlıklı olarak kendisini hissettirdiği görülmektedir. 

Ayrıca Uygur Dönemi’nde(742-840) tatbik edilen Maniheist ve Budist inanç 

pratikleri de Türklerin bir dönem kabul ettikleri inanç sistemleri arasındadır. Bu 

inanç skalası; Türklerin oluşturduğu  mitolojik olayların, dini ritüellerin ve kültlerin 

menşeini oluşturmaktadır. Ayrıca Türklerin göçebe faaliyetleri de bu sürece 

eklenince oluşan inanç motifleri daha kapsamlı bir repertuar oluşturmaktadır. 



33 

 

Tarihsel süre içerisinde yaratılmış olan bu inanç sistemine yansıtan repertuar 

incelendiğinde en dikkat çekici figür çalışmalarının ‘’Hayvan Üslubu’’ olarak 

tanımlayabileceğimiz çalışmalardır. Türklerin yaşadıkları coğrafya itibariyle temel 

gıda, barınma ve giyim-kuşam alanında hayvanların derisinden, sütünden 

faydalanmaları, ayrıca savaş meydanında atların sahiplerine karşı göstermiş oldukları 

sadakat ve korumacı tutumları Hayvansal Üslup olarak yukarıda tanımladığımız 

üslubun doğuşunu tetikleyen temel sebeplerden yalnızca birisidir. Bu üslubun yer 

aldığı en önemli örneklerden birisi de Hun Devleti dönemine ait Güney Sibirya’da, 

Altay Dağları’nın eteklerindeki V. Pazırık kurganından, arkeolojik çalışmalar sonucu 

ortaya çıkarılan düğümlü halı hayvan üslubunun en nadide örneklerinden birisini 

içermesi bakımında büyük bir önem taşımaktadır. 35    

 
Fotoğraf 13: V. Pazırık kurganından çıkarılan düğümlü halı 

 

 

                                                 
35 Yaşar Çoruhlu; Erken Devir Türk Sanatı, Kabalcı Yayınları, İstanbul, 2007, s:128. 



34 

 

Bunun yanında çeşitli hayvan mücadelelerinin çeşitli eşyaların yüzeylerinde 

yansıtıldığı sahneler de oluşturulmuş olan ayvan üslubu doğrultusunda ele alınmıştır. 

 
Fotoğraf 14: Belleme üzerinde yer alan bir dağ keçisiyle kartalın mücadele sahnesi 

 

Göktürklere geldiğimizde heykel alanında önemli faaliyetlerin var olduğunu 

görmekteyiz. Bir kere taşa yazılmış Orhun Abideleri Türk tarihinin en eski yazılı 

kaynakları olarak önemini korumaktadır. Bunun yanında Bilge Kağan ve Kül Tigin’e 

ait olan heykel başları, “Balbal” olarak nitelendirilen, Göktürk savaşçısının 

mezarının başında bulunan ve savaşçının savaşlarda öldürdüğü düşmanı temsil eden 

taş heykeller Göktür dönemine ait önemli eserlerdir.  

 
Fotoğraf 15: Orhun Yazıtları 



35 

 

 

 
Fotoğraf 16: Kül Tigin’in başını betimleyen heykel 

 

 

 

 
Fotoğraf 17: Göktürk Dönemine ait bir balbal 

 

 



36 

 

Uygur Devleti dönemindeki sanat ve inanç etkileşimi meselesini incelediğimizde ise 

devletin resmi dini olan Maniheizm etkisinde tasvir sanatının icra edildiği görülür. 

Uygurların imparatorluk devrine kadar hüküm süren Budizm yerini, imparatorluk 

devri ile birlikte yerini Maniheizme bıraktığı görülür.36 Daha sonraki süreçte ise 

Uygurların başkenti Karabalgasun Kırgızların eline geçince Uygurlar Hoço’da tekrar 

devlet kurmuşlar ve burada tekrar Budizm’e yönelmişlerdir. 37      

Mimaride Maniheist mabetler, dinin gerektirdiği şekilde inşa edilmiş, bu mabetlerin 

duvarları ise Budist ve Maniheist sembollerini ve önemli kişilerini içeren duvar 

resimleriyle zenginleştirilmiştir. Bu resimler Türk resim tarihinin bilinen en eski 

örnekleridir.  

Uygur dönemi minyatürleri ise yine mensubu olunan Mani dininin etkisiyle 

yapılışlardır. Dini ve dünyevi sahnelerin tasvir edildiği bu minyatürler, Mani 

mabetlerinde ayinlerde kullanılmak üzere saklanılırdı. 

 
Fotoğraf 18: Hoço’daki tapınak bayrağındaki Vakıfçı Minyatürü 

 

                                                 
36 Oktay Aslanapa; Türk Sanatı; Remzi Yayınevi, İstanbul, 2014, s:11. 
37 Gös. Yer. 



37 

 

Gelişen süreç içerisinde VIII. yy’ın ortalarından itibaren İslam dünyasıyla tanışan 

Türkler, IX. yy ile birlikte yavaş yavaş bu dini kabul etmeye başlamıştır. Karahanlı 

Devleti’nin(992-1211) kurulması ve bu devletin İslam dinini resmi din olarak kabul 

etmesiyle, Türk-İslam Sanatı tarihimiz kronolojik olarak burada başlamıştır. 38  

3.2. İslamiyetten Sonra Türklerde Sanat ve İnanç Sistemi’nin 
Etkileşimi 

Kabul edilen yeni din ile Türklerin, özellikle mimari repertuarlarında büyük 

bir değişim süreci yaşanmıştır. İslamiyet’in temel ibadeti olan namazın kılınması için 

ihtiyaç duyulan mekan sorunsalı neticesinde camilerin inşa edilmeye başlanması, 

yeni dinin getirdiği en önemli olgulardan birisi olmuştur.  

Karahanlı döneminde(992-1211) inşa edilen Talhatan Baba Camii, XVI. 

yy’da Osmanlı Devleti’nde Mimar Sinan’ın ibadet mekanını genişletme çalışmaları 

göz önüne alındığında dikkate değer bir yapıdır. Cami yanında türbe gibi, medrese 

gibi İslami yapı formlarının görülmeye başlanması, yeni dinin çerçevesinde 

şekillenen mekan pratiklerini açıklayan iyi örneklerdir. Bu prensip Gazneli 

Sanatı’nda da aynı şekilde tecrübe edilmiştir. Gazneli Devlet’inde de ağırlıklı olarak 

mimaride yeni dinin sirayet ettiği anlayış gözlemlenmiş, cami, türbe ve medrese gibi 

yapı formları Gaznelilerde de uygulanmıştır. Gazneli dönemine ait en önemli yapı 

Leşker- Bazar Ulu Camii’dir.  

 
Fotoğraf 19: Talhatan Baba Camii 

 

                                                 
38 Yaşar Çoruhlu, Türk-İslam Sanatı’nı ABC’si, Kabalcı Yayınları, İstanbul, 2000, s.9. 



38 

 

 
Fotoğraf 20: Leşker-i Bazar Ulu Camii Temelinin Kalıntıları 

 

 

 
Fotoğraf 21: Leşker-i Bazar Ulu Camii Planı 

 

Büyük Selçuklu dönemine geldiğimizde ise; İslamiyetten Sonraki Türk Sanatı’nın en 

olgun ve oturaklı eserlerinin bu devirde yansıtılmış olduğu anlaşılmaktadır. Büyük 

Selçuklu eserlerinin daha olgun ve oturaklı olmasını temel sebebi ise, kendisinden 

önceki dönemlerde kurulan devletlerin oluşturmuş olduğu mimari eser anlayışını 

gözlemleyip değerlendirmiş ve abidevim cami mimarisi yaratmışlardır. Klasik 

Selçuklu cami tipolojisi olan eyvanlı, avlulu ve mihrap önü kubbeli plan anlayışını 

oluşturmuşlardır. Bu plan anlayışı, Büyük Selçuklu Devlet’nden sonra kurulmuş olan 



39 

 

Anadolu’daki birçok Türk beyliğinde de kullanılmıştır. İlk Selçuklu camisi olan 

İsfahan Mescid-i Cuması, Büyük Selçuklu Devri mimarisinin en önemli eserleri 

arasındadır.  

 

 
Fotoğraf 22: İsfahan Mescid-i Cuması’ndan Genel Görünüm 

 

 

 

 
Fotoğraf 23: İsfahan Mescid-i Cuması’nın avlusundan bir görünüm 

 

 



40 

 

Büyük Selçuklu Devrine ait yapıların dış cephelerinde ise; geometrik ve bitkisel 

formların, kûfi yazı ile oluşturulmuş kompozisyonların ve hayvan mücadelelerinin 

yansıtıldığı figüratif anlayış bize, İslam dininin buyrukları doğrultusunda bir figüratif 

anlayış prensibini uyguladıklarını göstermesi açısından önem arz etmektedir.  

 

 
Fotoğraf 24: Kazvin’deki Mescid-i Haydariye’nin mihrap duvarındaki bitkisel 

bezemeler 

Büyük Selçuklu hükümdarı Tuğrul Bey zamanından kalan, yukarıya doğru incelen, 

yüksek ve silindirik minare de konumuz açısından önem arz etmektedir.Geniş kitabe 

kuşağı ile firuze sırlı kare panoların kabartma örgülü kûfi yazısı ile Selçukluların ilk 

çinili mimari eseri olan bu minarenin ayrı bir yeri vardır. 39          

 

                                                 
39 Oktay Aslanapa; age. s:69. 



41 

 

 
Fotoğraf 25: Damgan Cuma Camii 

 

 
Fotoğraf 26: Damgan Cuma Camii minaresinden ayrıntı. 

Büyük Selçuklu Sultanı Alp Arslan’ın Bizans İmparatoru Diogenes’e karşı kazanmış 

olduğu Malazgirt zaferinin neticesinde Türk boyları yavaş yavaş Anadolu 

coğrafyasını yurt edinmeye başlamış ve giderek Anadolu topraklarının hakimi 

olmuşlardır. Anadolu Türk-İslam Sanatı; Karahanlı, Gazneli ve ağırlıklı olarak 

Büyük Selçuklu devletlerinin yaratmış oldukları sanatsal repertuardan beslenmiş ve 

oturmuş oldukları bu kültürel kaynak bu devletlerin sanat anlayışlarını 

şekillendirmiştir.  



42 

 

Sivas ve çevresinde Danişmendliler, Mardin ve Diyarbakır çevresinde Artuklular, 

Erzurum civarında Saltuklular, Divriği ve Erzincan çevresinde Mengücekliler gibi 

Türkmen devletleri tarihimizde Erken Anadolu Beylikleri olarak bilinirler ve bu 

devletler Anadolu’da egemenlik kurarak Türk-İslam sanatsal anlayışının Anadolu 

toprakları üzerindeki ilk örneklerini oluşturmuşlardır.  

Tarihimizdeki Anadolu Selçuklu Dönemi(1077-1307), Anadolu’da gelişen Türk-

İslam sanat anlayışının Osmanlı Devleti’nden önceki en önemli bölümünü 

oluşturmaktadır. 40 

Mimari anlamda 1224 tarihli Malatya Ulu Camii, mihrap önü kubbeli ve eyvanlı 

şemasıyla Büyük Selçuklu Cami tipolojisini işaret eden plan şemasıyla karşımıza 

çıkmaktadır. Planı ve tasarımı açısından Malatya Ulu Camii’sine benzeyen ve ilk 

Anadolu Selçuklu Külliyesi olan Kayseri Huand Hatun Külliyesi’nin(1138) camisi 

de bu dönemin önemli yapılarındandır. 

 
Fotoğraf 27: Malatya Ulu Camii 

 

                                                 
40 Yaşar Çoruhlu; age. s.80. 



43 

 

 
Fotoğraf 28: Kayseri Huand Hatun Camii ve Külliyesinden Genel Görünüm 

 

Anadolu Selçuklu sanatsal yaratım sürecinin en önemli alanlarından birisini çini 

sanatında görmekteyiz. Yine alışılageldiği üzere realist figür şemasından uzak, 

bitkisel öğelerin, hayvan mücadelelerinin ve geometrik kompozisyonların yer aldığı 

figüratif çalışmalar, Anadolu Selçuklu çinisinin genel karakteristiğini oluşturduğunu 

belirtebiliriz. Bazı örneklerde rastladığımız insan figürleri; Orta ve İç Asya menşeili 

olup, “ay yüzlü badem gözlü” tipinin genel karakteristiğini yansıtmaktadır.  

 
Fotoğraf 29: Kubad Abad Sarayı çinilerinden. Devletin simgesi çift başlı kartal 

çinide yansıtılıştır. Figürün ortasında “Es-Sultan” yazısı okunmaktadır. 
 



44 

 

 
Fotoğraf 30: Kubad Abad Sarayı’ndaki insan figürünün yer aldığı bir çini. 

Ay yüzlü badem gözlü tipolojisinin yansıtıldığı görülmektedir. 
 

 
Fotoğraf 31: Sırçalı Medrese’nin avlu eyvanındaki çini bezemeler. 

Tezyinatta geometrik bezemeler ve yıldız kompozisyonlarının ağırlıklı olarak 

kullanıldığı görülür. 



45 

 

 

 

 

 
Fotoğraf 32: Sırçalı Medrese’deki çini tezyinattan bir ayrıntı. 

 

Genel bir toparlama yapmak gerekirse; İslamiyet’ten Sonra Türk Sanatı’nın 

oluşturmuş olduğu sanatsal anlayış ağırlıklı olarak kendisini mimaride göstermiştir. 

Kabul edilen yeni din ile birlikte yaratılan yeni mimari tipolojik oluşumlar 

gözlemlenmiştir. Cami dışında türbe, medrese gibi İslami anlayış doğrultusunda 

şekillenen yeni yapı formları uygulanmış, figüratif çalışmalar ise ağırlıklı olarak 

mimari eserler üzerinde yansıtılmıştır. Geometrik ve bitkisel formlar ile hayvan 

mücadele sahneleri figüratif çalışmalarda ağırlıklı olarak kendisine yer bularak soyut 

bir kompozisyon bütünlüğü yansıtılmıştır ve sanatsal üretim faaliyetleriyle İslami 

kimliğin yansıtılması endişesiyle kültürel birikim oluşturulmuştur.  

Böylece İslamiyet’ten Önceki ve Sonraki Türk Sanatı üzerine genel bir 

değerlendirme yapmaya gayret göstererek, Türk-İslam Sanatı’nın zirve noktası 

olarak kabul edebileceğimiz Osmanlı Devleti dönemindeki sanatsal üretim 

faaliyetlerine bir ön hazırlık sunulmaya çalışılmıştır.          



46 

 

4. OSMANLI DEVRİ SANATINDA TASVİR 
GELENEĞİNİN TARİHÇESİ 

Konumuz itibariyle; ele aldığımız kavramlar, görsel kültür tarihimize dair 

bir gelişim şeması oluşturma endişesi etrafında şekillenmiştir. Türk-İslam kültür 

tarihinin en nadide ve en kaliteli eserlerinin verilip zirve yaptığı dönem Osmanlı 

İmparatorluğu zamanıdır. Türklerin resim ile alakalı ilk çalışmalarının verildiği 8. 

yüzyıl’dan Osmanlı’ya kadar geçen süre zarfında önemli örnekler ve çalışmalar 

ortaya konulmuştur. Uygur Türklerinden başlayarak gelişen, Selçuklu Devleti’nin 

hüküm sürdüğü yıllarda önemli gelişmeler yaşayan tasvir geleneğimiz Osmanlı 

İmparatorluğu devriyle en gözde zamanlarını yaşamıştır. Osmanlı tasvir geleneğine 

dair en önemli çalışma alanlarını bu başlık altında inceleyerek ulaşmak ve açıklık 

getirmek istediğimiz mevzua sağlam bir temel oluşturmak amacındayız. Osmanlı 

Resim Sanatı geleneğinden Cumhuriyet Devri resim sanatı anlayışı arasındaki bağı 

daha iyi anlayabilmek için; her birisi de kitap sanatları başlığı altında yer minyatür, 

hat, tezhip ve ebrû sanatlarımıza dair bir kavramsal çerçeve oluşturmanın gerekli 

olduğu kanaatindeyiz.  

4.1. Klasik Sanatlardaki Tasvir Geleneği 

4.1.1. Minyatür  

İslam’daki tasvire karşı takınılmış olan tutum, görsel malzeme üretimini 

etkileyen en temel husustur. Yahudilik’ teki gibi, tasvire dair açık bir uyarı veya ikaz 

olmamasına rağmen Kur’an’dan ziyade hadislerde yer alan, tasvire karşı yaklaşımın 

hoş olmaması, İslam’ın realist sanat kavramıyla arasına mesafe koymasına sebep 

olmuştur.41 Ancak tasvir konusunda İslam, kendi kuralları ve dinin hoş görebileceği 

ölçütlerle özgün bir görsel perspektif yaratmış ve sanatsal yaratım sürecini bu özgün 

dil çerçevesinde şekillendirmiştir. İşte bu hususlar doğrultusunda minyatür sanatı; 

menşei Orta Asya’daki Türk ropluluklarına dayanıp, İslam’da önemli bir yer edinmiş 

ve Osmanlı İmparatorluğu ile birlikte en nadide eserleri zuhura gelmiş olan önemli 

bir estetik alandır. Minyatür sanatının İslam’daki yeri ve gelişimi ile Osmanlı 

                                                 
41 Selçuk Mülayim; age.  s.174. 



47 

 

İmparatorluğu dönemindeki eriştiği noktalardan bahsetmeden önce, etimolojik bir 

açıklama yapmanın yerinde olacağı kanaatindeyiz. 

Minyatür kelimesinin kökeni; Ortaçağ Avrupa’sındaki el yazmalarında 

uygulanan bir usulden gelmektedir. Orta Çağ Avrupa’sında el yazması kitapların 

başlığı maden kırmızı ile renklendirilmesi anlamına gelen Latince “miniare” 

fiilinden türemiştir.42 Miniare fiilinden türemiş olan miniatura terimin Türkçe’ deki 

karşılığı “kırmızı ile boyamak“tır. Miniatura,  daha sonra kitapları süslemek için 

yapılan resimleri tanımlamak için kullanılan bir tabir olmuştur. Minyatür terimi, 

genel anlamıyla çok ince işlenmiş küçük boyutlu resimler ve bu türdeki resim 

sanatları için kullanılmaktadır. İslam sanatında minyatüre ‘’tasvir’’, minyatür 

sanatçısına da ‘’musavvir’’ veya ‘’nakkaş’’ adı verilmiştir. 

Minyatür sanatının menşei Orta Asya’ya kadar dayanmaktadır. XIII. 

Yüzyıl’da Uygur Türklerinde minyatür sanatına dair çeşitli çalışmalar olduğu, 

özellikle bölgedeki Çin resminden ayrılan karakteristik bir Türk resim üslubunun 

varlığı bilinmektedir.43 Dönemin siyasi mücadeleleri göz önüne alındığında; özellikle 

İslam’ın Emevilerin saltanatı döneminde Türklere kabul ettirilmeye çalışılması ve bu 

yolda çatışmaların yaşanması, askeri temasların yanında kültürel temasların da 

olabileceğini göstermektedir. Kanaatimizce bu mücadeleler neticesinde üslupsal bir 

etkileşim sonucu Mezopotamya ve Arap dünyasında minyatüre dair bir etkileşim söz 

konusu olmuş olabilir. Özellikle Abbasi Devleti’nin halifeliği döneminde, Halife 

Me’mun zamanında birtakım Uygurlu sanatçı Bağdat’a gelmiş, Halife Mu’tasım 

zamanında da, kurulan Samerra şehrinde sanat faaliyetlerini sürdüren Uygur 

Türkleri, burada kısa bir zaman içersinde nüfusta bir hakimiyet kazanmışlardır.44 Bu 

husus İslam’daki minyatür sanatındaki Türk üslubunun etkileri hususunda iyi bir 

örnektir.  

                                                 
42 Mustafa Bektaşoğlu; Anadolu’da Türk İslam Sanatı, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara, 
2009, s.48.  
43 Oktay Aslanapa; Türk Sanatı, Remzi Kitabevi, İstanbul, 2014, s.364; İsmet Binark; “Türklerde Resim 
ve Minyatür Sanatı”, Vakıflar Dergisi, S.XII, Vakıflar Genel Müdürlüğü Yayınları, Ankara, 1978, s.273 
44 Oktay Aslanapa; age, s.364. 



48 

 

Türklerin, yavaş yavaş topluluklar halinde İslam dinini kabul etmeye 

başlamalarıyla, çeşitli Türk-İslam devletleri kurulmuş ve İslam diniyle birlikte, İslam 

kültür sanatı ve usullerine dair de bir nevi özümseme dönemi başlamıştır.  

XI. Yüzyıl’ın ikinci yarısından 1258 Moğol istilasına kadar İran, 

Mezopotamya ve Anadolu’da Selçuklu Türklerinin hakimiyeti söz konusudur. Bu 

dönemde Türk-İslam Sanatı’na dair ciddi sanat faaliyetleri yaratılmış ve 

yürütülmüştür. Bu dönemde ilk Türk-İslam minyatür üslubu doğmuştur. Bu üslubu, 

Selçuklu devrinde minyatür sanatını icra eden Uygurlu sanatçılar oluşturmuş ve 

şekillendirmişlerdir. Selçuklu üslubunu gösteren en iyi minyatürler ancak XII. yüzyıl 

sonundan itibaren zamanımıza gelebilmiştir. Bu dönemin en iyi örnekleri Galen'in 

(Câlînûs)45 zehirlenmeler konusundaki eserinin Kitabü't- Tiryak eserin yazmalarında 

yazmalarında yer almaktadır.46 Selçuklu minyatürü, bir nevi Klasik Osmanlı 

Minyatürüne bir hazırlık niteliğinde görülebilir. 

 
Resim 1: Kitabü't- Tiryak’ın Başlangıç Sayfası 

Kaynak: Ramazan Uykur, “El Cezire(Cizre) Atabeglerinin Sikkeleri”, Tarih Okulu 

Dergisi, S:XXXIII, 2018, s:35 

                                                 
45 Antik Roma döneminin en önemli hekimlerindendir. 
46 F. Banu Mahir; “Minyatür”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, C.30 , Ankara, 1994, s.118.  
 



49 

 

Osmanlı Devleti’nde,  Fatih Sultan Mehmet Devri’nde(1451-1481) sanat 

çalışmaları büyük bir ivme kazanmış ve gelişim kaydetmiştir. Minyatür de bu 

sahalardan birisidir ve özellikle bizim bildiğimiz anlamda Klasik Osmanlı Minyatürü 

üslubu, Fatih Sultan Mehmet dönemi ile başlamıştır diyebiliriz.47 Öncelikli olarak II. 

Mehmet zamanında kurulan Nakkaşhâne, devrin önemli sanat faaliyetlerinden 

birisini oluşturmaktadır. Daha sonra bu dönemin resim çalışmaları anlamında en 

önemli faaliyetlerde birisi de Batılı anlamda yağlı boya portre çalışmalarının 

Osmanlı tarihinde ilk defa bu dönemde çalışılmaya başlanmasıdır. İtalya’dan davet 

edilen; Gentile Bellini, Matteo di Pasti, Costanza da Ferrara gibi sanatçılar Osmanlı 

topraklarına gelmişler ve çeşitli çalışmalar yapmışlardır. Bellini, Ferrara gibi 

sanatçılar Fatih’in portlerini yapmalarının yanı sıra, o dönemde, daha sonra Fatih’in 

ressamlarından birisi olan Sinan Bey gibi çeşitli sanatçıları da etkilemişlerdir.48 

Osmanlı minyatürünü diğer İslam minyatüründen ayıran realist anlayışın görülmesi, 

zannediyoruz ki İtalyan sanatçıların varlığının yansımalarından birisi olarak 

yorumlayabiliriz.  

 
Resim 2: Gentile Bellini, Fatih Sultan Mehmet’in Portresi 

Londra National Gallery. 

                                                 
47 Yaşar Çoruhlu; age. , s.126. 
48 Doğan Kuban; age. ,  s.180. 



50 

 

Bunun yanı sıra Fatih Sultan Mehmet Devri’nin en önemli nakkaşlarından 

ve padişahın baş ressamı olan Sinan Bey, Venedik’e giderek çalışma imkanı 

bulmuştur ve İstanbul’a dönüşünde Bursalı Ahmet(Şiblizâde Ahmet)  adında bir 

talebe yetiştirmiştir.49 Bu dönemin en ünlü eseri, kimi kaynakta Nakkaş Sinan’a50 

kimi kaynakta ise Şiblizâde Ahmet’e51 atfedilen ve padişahın gül koklarken çizildiği 

çalışmadır.  

 
Resim 3:II. Mehmet’in gül koklarken tasvir edildiği resim. 

TSMK (Kaynak: Zeren Tanındı, Türk Minyatür Sanatı, Türkiye İş Bankası Kültür  
Yayınları, İstanbul, 1996, s:13.) 

Özellikle I. Selim ve I. Süleyman dönemlerinde Osmanlı minyatür sanatı 

büyük gelişim ve dönüşüm göstermiştir. I. Selim döneminde, Osmanlı İmparatorluk 

Nakkaşhanesi’nde büyük değişiklere yol açacak İran'dan sanatkar göçü yaşanmıştır. 

1514 yılında Çaldıran muharebesinde I. Selim, Safevî Devleti’ni yenilgiye uğratmış 

ve Batı İran'da bulunan Safevî başkenti Tebriz'i ele geçirmiştir. Tebriz'in kısa sürede 

terk etmesine rağmen I. Selim Tebriz'den önemli sayıda sanatçı ve ressamı İstanbul'a 
                                                 
49 Oktay Aslanapa; age., s.371. 
50 Oktay Aslanapa; age., s.371 , Yaşar Çoruhlu; age. , s.126. 
51 Doğan Kuban; age. , s.180. 



51 

 

getirtmiştir.52 1521-1524 tarihleri arasında yazılmış olan Şükrü Bey’in53 

Selimnâmesi; padişahların hayatlarını ve yaptıklarını anlatan minyatürlü yazmaların 

en eskisidir.54  

Kanuni Sultan Süleyman(1520-1546) döneminde devlet sosyal, siyasi ve 

askeri anlamda olduğu gibi kültürel manada da en başarılı dönemini yaşamış ve  

Osmanlı minyatür sanatı bir saray sanatı olarak doruk noktasına ulaşmıştır. Özellikle 

I. Selim döneminde Çaldıran Savaşı’ndan sonra İran’dan İstanbul’a olan büyük İranlı 

minyatür ustalarının göçünün55, minyatür sanatına getirdiği değişimler bu dönemde 

yerine oturmuş ve tümüyle farklı bir minyatür sanatının Osmanlı himayesinde 

oluşumunu sağlamıştır. Kanuni Sultan Süleyman dönemi minyatür sanatındaki en 

önemli yenilik ‘’şehnamecilik’’ adıyla ön plana çıkan alandır. Şehnamecilik; tarihi 

olayların bir yandan kayda geçirilirken, bir yandan da resmedilmesiyle şekillenmiş 

olan bir nevi tarih yazıcılığını tanımlayan bir tabirdir. Resmedilen tarihi olaylar 

arasında fetihler, seferler, tahta geçişler, yabancı elçilerin kabulü, bayram kutlamaları 

gibi önemli olaylar ele alınmıştır. Kanuni döneminde başlayan tarihi konuların 

işlenmesi ve “şehnamecilik”e bağlanıp devletin resmi tarihini belgeleme niteliği 

alması, klasik döneminde Türk minyatürüne ana karakterini kazandıracak, İslam 

ülkelerinde gelişen minyatür sanatının gelişmesine de katkıda bulunacaktır. 

Sultan III. Murat Devri(1574-1595) ile birlikte klasik üslubunun 

yaratıldığı56 16. yüzyılın öne çıkan nakkaşları; Nakkaş Osman, Seyyid Lokman, 

Mantrakçı Nasuh ve Nigari’dir.   Matrakçı Nasuh’un şehir topografyalarına dair 

çalışmaları, Nakkaş Osman’ın geleneksel Osmanlı minyatür sanatının klasik 

ölçütlerini şekillendirerek en muntazam hale getirmesi neticesinde minyatür sanatı en 

olgun örneklerini bu dönemde vermiştir.  

                                                 
52 Doğan Kuban; a.g.e., s:181. 
53 Doğu Anadolu’daki mahalli Kürt beylerindendir. I. Selim ile çeşitli seferlere katılmıştır. Mensup 

olduğu Şahsüvaroğlu Ali Bey’in teşviki ve anlattıkları çerçevesinde 5829 beyitlik Selimnâme adlı 
eserini yazmıştır. Ayrıntılı bilgi için bkz: Ahmet Uğur; “Selimnâme”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV 

Yayınları, C:36, Ankara, 1994, s:440. 
54 Doğan Kuban; a.g.e., s:181. 
55 Zeren Tanındı; Türk Minyatür Sanatı, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul, 1996, s:19. 
56 Türk El Sanatları, Yapı ve Kredi Bankası Yayınları, İstanbul, 1969, s:69. 



52 

 

 

 

 
Resim 4: Matrakçı Nasuh, Eskişehir, Mecmûa-i Menazil’den, 1537 

İÜK (Kaynak: Zeren Tanındı; a.g.e, s:23.) 
 

 
Resim 5: Nigâri, Barbaros Hayreddin Paşa’nın Portresi, 1540 

TSMK (Kaynak: Zeren Tanındı, a.g.e., s:28) 

 



53 

 

 
Resim 6: Nakkaş Osman, Sultan III. Murad’ın Portresi, 1579 

TSMK (Kaynak: Zeren Tanındı; a.g.e., s:32.) 

 

Osmanlı minyatür sanatının son önemli eserleri erken 18. yüzyılda 

Levni(Abdülcelil Çelebi)’nin eserleriyle olmuştur. Levni’nin Surname-i Vehbi 

kitabındaki minyatürleri kendisinin en parlak eserleri arasında gösterilmiştir. Ayrıca 

Surname-i Vehbi’nin Osmanlı sarayı tarafından yaptırılan son minyatürlü el yazması 

olduğu iddia edilmektedir. Levnî, Türk minyatür sanatında bir dönüm noktasıdır. 

Levnî, geleneksel anlayışın dışına çıkmış ve kendine özgü bir biçim geliştirmiştir.  

18. yüzyıl ortalarından itibaren batı resim usullerinin Osmanlı’da daha fazla önem 

kazanmasıyla minyatür sanatı eski ihtişamlı günlerini kaybetmiş olur.  



54 

 

 
Resim 7: Levni’nin Surnâmesi’nden, Haliç’te Gösteriler, 1720’li yıllar 

Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesi (Kaynak: Zeren Tanındı, a.g.e, s:58) 

Osmanlı dönemine ait eserlerde savaşlar, seferler, şenlikler gibi tüm tarihi 

ve sosyal olaylara yer verilmiş. Bu bakımdan minyatürler, dönemi araştırmak isteyen 

tarihçiler için eşsiz birer kaynak. Dönemin gelenek ve görenekleri, örf ve adetleri 

hatta giyim kuşamı tamamen gerçekçi detaylarla tasvir edilmiştir. Minyatür sanatının 

en önemli özelliklerinden birisi, anlatılmak istenen konunun eksiksiz olarak 

aktarılmakta olmasıdır. Bu nedenle minyatür sanatında perspektif kullanılmaz. 

Uzaklık ve boy, renk veya gölgelerle belirtilmez; minyatürler ışık, gölge, duygu ve 

Avrupai perspektifi olmayan resimlerdir. Türk minyatürlerinin kendine özgü bir 

özelliği, renklerin çoğu kez soyutlama aracı olarak düz, parlak ve gölgelerden 

arındırılmış olarak kullanılmasıdır. 

Minyatür sanatının İslam’daki yeri ve eserlerin şekillendiği görüşler 

çerçevesinde inceleyecek olursak; esasen Yahudiliğin kitabı Tevrat’taki gibi İslam 

dininin kitabı Kur’an’da tasvire karşı açıkça bir hüküm yoktur. Daha önceden de 

belirttiğimiz gibi Yahudilikte de tasvir yasağı, putperest fikirlere ön ayak olmaması 

hususunda getirilmiştir ve asıl amaç put yapımının önlenmesini amaçlamıştır. 

Kur’an’da açıkça ‘’Tasvir yapmayacaksın’’ şeklinde bir ibare bulunmamasına 

rağmen, özellikle Hz. Muhammed’in vefatından sonra şekillenmiş olan çeşitli 

hadisler vasıtasıyla tasvire karşı hoş olmayan bir tutum sergilenmiştir. Nihayetinde 

İslam topraklarındaki tasvir sanatçıları, bu görüşler çerçevesinde görsel sanatları dine 



55 

 

uygun olarak şekillendirmişlerdir. Minyatürün nihai amacı, yer aldığı yazma eserdeki 

anlatılan bir metni, en ince ayrıntısına kadar tasvir etmektir. Bu tasviri de yukarıdaki 

paragrafta anlattığımız gibi Batılı anlamda usul ve esaslar çerçevesinde 

şekillendirmek yerine özgün bir resim dili yaratmayı tercih ederek icra etmişlerdir. 

Minyatür içerisinde yer alan figürler realist bir bakış açısından kaçınılarak tasvir 

edilmiş ve renkler ön plana çıkarılarak bir nevi ‘’masal dünyası’’ yaratılmıştır. Figür 

de tipolojik olarak birbirlerine benzetilmiş, esas olarak çizgi değil renk ön plana 

çıkarılmış ve aslında soyut bir kompozisyon bütünlüğü oluşturulmuştur.  

‘’Güzellik’’ kavramı İslam’da çeşitli ayetler ve hadislerde geçmektedir. 

Örneğin; Secde Sûresi 7. ayette geçen ‘’ O yarattığı her şeyi güzel yapmıştır’’ 

ibaresi, daha sonra ‘’Allah güzeldir, güzel olanı sever’’ hadisi,  İslam’daki estetik 

kaygıların temel prensibini oluşturmuştur diyebiliriz. Yazılı bir metnin görsel 

malzemeyle pekiştirilerek anlam bütünlüğünün sağlanmaya çalışılması bizim 

nazarımızca son derece doğal bir durumdur. Buradan yola çıkılarak ilerleyen zaman 

içerisinde  Hz. Muhammed’in miraç gecesi yaşadıklarını konu edinen 

‘’Miraçnâmeler’’ ve O’nun hayatını anlatan ‘’Siyer’’’ler, İslam dininin emir ve 

buyrukları doğrultusunda şekillendirilmiş olup, İslam’daki en güzel ahlaklı kişi, en 

güzel figüratif unsurlar ve estetik hissiyatla tasvir edilmiştir. Tabi bu tasvirler de yine 

belli hususlar göz önüne alınarak yapılmışlardır. Hz. Muhammed’in yüzü beyaz bir 

peçeyle örtülmüş, genelde yeşil bir elbise ile tasvir edilmiştir. Başında da mutlka bir 

hare ile betimlenmiştir. 

Güzellik kavramına bu kadar değer veren bir dinin hizmetindeki sanat da, 

güzeli yansıtıp güzeli öğretmelidir. Bu görüşün neticesinde minyatür sanatı İslam 

dininin bir anlamda ‘’resmi sanat’’larından birisi haline gelmiş, tasvir konusunda 

olumlu bir tutum takınmayan çevrelerin de beğenisini kazanmıştır.            



56 

 

 
Resim 8: Darir, Mekke’nin Fethine giden Hz. Muhammed ve ordusu, Siyer’i Nebi, 

1594-95 

TSM (Kaynak: Tahir Çelikbağ, 2017 s:556) 

 

 
Resim 9: Miracnâme, Hz. Muhammed’in Miraç’ta Hz. İbrahim ile Buluşması 

TSM (Kaynak: Tahir Çelikbağ, 2017 s:557) 



57 

 

 

4.1.2 Hat Sanat 

İslam estetiğinin dünya kültür mirasına kazandırdığı en özgün sanat 

alanlarından birisi de hat sanatıdır. Soyut bir figüratif içeriğin ön planda tutulduğu 

Geleneksel İslam Sanatları içerisinde hat sanatı, çok özgün bir ifade şekli olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Arap harfleriyle, sürreal bir endişe ve üslup doğrultusunda 

çeşitli kompozisyonların meydana getirildiği bu sanat alanı, özellikle İslam dininin 

varlığının zuhura gelmesi, Allah’ın güzel olarak nizami bir şekilde yarattığı dünyada, 

aynı nizami ve estetik endişe duygusuyla, O’na yaraşır bir şekilde ve O’nun indirdiği 

dinin kurallarına uyarak ölçülü ve ahenkli eserler üretilmesi meselesi çerçevesinde 

hat sanatı gelişmiş ve ilerlemiştir. Arap alfabesi, ekseriyetle birbirine bitişik 

yazılması, harflerin başta, ortada ve sonda farklı karakterlere bürünmesi, İslam 

dünyasındaki sanat üslubu olan soyutlama mekanizmasının, değişik figürler 

oluşturmaya müsait bu harfler üzerinde işlenmesini sağlamıştır. 

Arapça ‘hatt’ mastarından türeyen; yazı, çizgi, satır anlamlarına  gelen hat 

kelimesi; terim olarak“Arap yazısını estetik ölçülere bağlı kalıp güzel bir şekilde 

yazma sanatı (hüsn-i hat)’’ 57 anlamında kullanılmıştır. Başka bir ifadeyle hat 

sanatını; ‘’Arap harflerini malzeme olarak kullanan yüzey sanatı’’58 olarak 

açıklayabiliriz. Hat sanatını icra eden sanatçı ise ‘’hattat’’ olarak adlandırılmıştır. 

Batı medeniyetlerinde, hat sanatına karşılık gelen tabir kaligrafidir. Kaligrafi de 

estetik bir endişeyle meydana getirilerek ölçülü yazma işlemeni tanımlamak için 

kullanılan bir tabirdir. 

Arap yazısı köken itibariyle Fenike yazısına bağlanan bitişik Nabat 

yazısının devamı olduğu düşünülmekte, Cahiliye Devri’nde ise ‘’cezm’’ ve ‘’meşk’’ 

                                                 
57 Uğur Derman; “Hat”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, C.16, İstanbul, 1997, s.427.  
58 Metin Sözen, Uğur Tanyeli; “Sanat Kavram ve Terimleri Sözlüğü”, Remzi Kitabevi, İstanbul, 2011, 
s.131. 



58 

 

ismiyle yazı sisteminin kullanıldığı bilinmektedir.59 Bu yazının isimlendirilmesi 

kullanıldığı bölgelere göre Mekki, Medeni, Hiri gibi değişkenlik göstermiştir.  

Hz. Ali’nin halife olduktan sonra devlet merkezini Kûfe’ye taşıması 

neticesinde, Arap yazısının isimlendirilmesi konusunda yeniden bir değişiklik ortaya 

çıkmıştır. Yazı bundan böyle Kûfî olarak isimlendirilmiştir. Şematik bir yapısı 

olması dolayısıyla Kûfî yazı, hat sanatının ilk gelişim yıllarında önemli bir araç 

olmuştur.  

Daha sonraki süreçte Kûfi yazı Abbasiler devrinde önemli bir gelişim 

kaydetmiştir. Abbasiler Devri’nin ünlü vezirlerinden İbn-i Mukle, Kûfi yazının daha 

nizami ve ölçülü bir hâl alması için çalışmalarda bulunmuştur. Hattı belirli kaideler 

silsilesine bağlamış, bu yazılara da mensûb hattı denilmiştir.  

Bu gelişmeler ışığında Abbasi Devri’nin son halifesi olan Musta’sım’ın 

kâtibi olan Yakut el-Mûsta’sımî, hat sanatının icra edildiği kalemin şekli üzerinde 

yapmış olduğu değişiklik, hat sanatının tarihi açısından büyük önem taşır. Bu minvâl 

üzerine bir Türk hattatı olan Yakut’un(bazı kaynaklarda Amasyalı Yakut olarak da 

geçer60) eğri kesilmiş olan kalem ucu ile çeşitli yazı üsluplarına şekil vermesinin 

neticesinde, bugün aklam-ı sitte olarak da bildiğimiz hat sanatının altı çeşit yazı 

türleri olan; sülüs, nesih, muhakkak, reyhani, tevkî ve rikâ’ hatlarının bütün kaide ve 

usullerini ortaya koyarak hat sanatında bir devri yaratmıştır. 

 

                                                 
59 Uğur Derman; agm, s.427. 
60 Oktay Aslanapa; Türk Sa……, s:387.  



59 

 

 
Resim 10: Yaküt el-Müsta'sımi'nin nesih hatla icra ettiği Bakara Suresi’nin 2/25-27. 

Ayetleri 

İÜK  (Kaynak: Muhittin Serin, Hat Sanatı ve Meşhur Hattatlar, Kubbealtı Neşriyat 
Yayınları, 1999) 

II. Mehmed ile II. Bayezid döneminde yaşamış Amasyalı Şeyh Hamdullah, 

Arap yazısını Türk beğenisine uyarlamasıyla tanınır. Aklam-ı Sitte’yi her birinden 

örnekler çıkartıp yanlarına kurallarını yazarak bir murakka(hat sanatı örneklerini bir 

araya getiren birkaç sayfalık kitapçık61) içinde toplamıştır ve aynı zamanda Sultan II. 

Bayezid’in de yazı hocasıdır. Şeyh Hamdullah, Yaküt el-Müsta'sımi'nin ortaya 

koymuş olduğu Aklam-ı Sitte ekolü üzerinde  yaptığı değişiklikler ve getirdiği yeni 

görüşleriyle, bu ekolü baştan yaratmıştır denilebilir.62 Şeyh Hamdullah ile nesih hattı 

klasik bir olgunluğa kavuşmuş ve nesih hatta bir canlılık hüviyeti kazandırmış, 

satırlar akıcı bir bütünlük kazanmıştır.63 

 

                                                 
61 Metin Sözen, Uğur Tanyeli; age. , s.216.  
62 Ali Alpaslan; Ünlü Türk Hattatları, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara, 1992, s.34. 
63 Oktay Aslanapa; age. , s.387. 



60 

 

 
Resim 11: Şeyh Hamdullah Efendi’nin nesih hatla yazdığı Kur’an-ı Kerim’den bir 

sayfa 

TSMK (Kaynak: Süleyman Berk, Hat Sanat, İSMEK Yayınları, İstanbul, s:20) 

 

Osmanlı sanatının doruğa ulaştığı 16. yüzyılın en önemli hattatı, yazının 

yalnız üslubunda değil, tekniğinde de yenilikler getiren Ahmet Karahisari’dir. Altını 

mürekkep gibi kullanarak yazı yazmak, altın yaldız harflerin dışını siyah çizgiyle 

belirlemek, harf kalınlıklarının içini çiçek motifleriyle doldurmak ilk kez onun 

uyguladığı yeniliklerdendir. En önemli yapıtı İstanbul Süleymaniye Camii 

kubbesindeki yazısıdır.  



61 

 

 
Resim 12: Ahmed  Karahisârî’nin muhakkak ve reyhânî hatla yazdığı mushaf-ı 

şeriften bir sayfa 

TSMK (Kaynak: Seüleyman Berk, a.g.e, s:23. 

Türk yazı sanatının 17. yüzyıldaki başka bir ustası da yapıtlarıyla pek çok 

başka hattatı etkilemiş, II. Mustafa ve o dönemin şehzadesi olan III. Ahmed gibi 

sultanlara hocalık etmiş olan Hafız Osman’dır. Taş baskısıyla çoğaltılan Kuran’ları, 

çağında en uzak İslam ülkelerine kadar yayılmıştır. Bu yapıtlar günümüzde de yazı 

sanatının en değerli örneklerinden sayılır. 

III. Ahmet dönemi hat sanatının durumuyla alakalı ufak bir parantez 

açmamız gerekmektedir. Çünkü, bu dönemde ilk defa matbaa kullanımı ve çeşitli 

baskıların yapıldığı görülmektedir. İbrahim Müteferrika, ilk Türk matbaasının 

kurulması yolunda büyük çaba sarf etmiştir. Sadrazam Damat İbrahim Paşa’ya 

Vesiletü’t-tıbaa adıyla bir rapor sunmuş ve matbaanın neden gerekli olduğunu 

İbrahim Paşa’ya arz etmiştir. 64 

                                                 
64 N. Serpil Altuntek; “İlk Türk Matbaasının Kuruluşu ve İbrahim Müteferrika”, Hacettepe Üniversitesi 
Edebiyat Fakültesi Dergisi, C.10, S.1, Ankara, 1993, s.194. 



62 

 

Bu yolda Sadrazam Damat İbrahim Paşa’nın da desteği alınmış, şeyhülislam 

Yenişehirli Abdullah Efendi tarafından fetva alınmıştır. III. Ahmet’in fermanıyla da 

ilk Türk matbaası kurulmuştur.65  

Matbaanın kurulmasına en ciddi tepkiler pek tabii hattatlardan gelmiştir. 

İcra ettikleri mesleklerinin sekteye uğrayacağı endişesiyle hareket eden hattatlar, bir 

nümayiş daha düzenlemişlerdir.66 Hattatlar bu nümayişte tabutun içerisine koydukları 

hokka ve divitleriyle bir yürüyüş yapmışlar, daha sonra alınan kararla matbaada dini 

içerikli kitapların basılmayacağı şeklinde bir hüküm getirilerek mevzu tatlıya 

bağlanmıştır. 

Ünyeli İsmail Efendi, Mustafa Rakım Efendi ve İstanbul’daki pek çok 

yapının yazıtını hazırlamış olan Mehmed Esad Yesari ise 18. yüzyılın ünlü 

ustalarıdır. 19. yüzyılda ise başka bir ustayla, Kazasker Mustafa İzzet Efendi’yle 

karşılaşılır. Ayasofya’daki 8 büyük yuvarlak levha onun en ünlü yapıtlarındandır.  

 
Resim 13: Hâfız Osman’a ait sülüs-nesih bir kıt’a 

TSMK (Kaynak: Süleyman Berk, a.g.e, s:25) 

                                                 
65 Münir Aktepe; “III. Ahmet”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları ,C.2, İstanbul, 1997, s.37. 
66 İsmail Hami Danişmend; Tarihi Hakikatler, Bilgeoğuz Yayınları, İstanbul, 2016, s.317. 



63 

 

 
Resim 14: Mustafa Râkım Efendi’nin celî sülüs levhası 

TSMK (Kaynak: Süleyman Berk, a.g.e, s:36) 
 

 
Resim 15: Kazasker Mustafa İzzet Efendi’nin sülüs-nesih hilyesi 

Kaynak: Süleyman Berk, a.g.e, s:123. 

 

 



64 

 

Her yazının belli kullanım yeri olmuştur.Selçuklu döneminde, özellikle Kûfî 

yazı yapıların dış cephelerinde, kapı girişlerinde yazı karakterinin barındırdığı 

şematik yapısından dolayı bir süsleme unsuru olarak kullanılmıştır. Ancak asıl ciddi 

ve kapsamlı çalışmalar Osmanlı Devri’nde meydana getirilmiştir. Sülüs daha çok 

güzel yazı levhalarında, yazıtlarda (kitabelerde) kullanılır. Kuran ile dinsel kitapların 

yazılmasında daha çok köşeli ve küçük harflerle yazılan Nesih’ten yararlanılmıştır. 

Resmi belgelerde tevkii, icazetlerde de (diplomalarda) rik’a kullanılmıştır. Daha 

büyük boyutlu süslemelerde kullanılan yazıya celi denir. Türkiye’de özellikle sülüs 

celisi büyük pano ve levhalarda kullanılmıştır. Fermanlarda divani adlı süslü bir yazı 

kullanılır. 

Yazıya verilen değer, bütün İslam kültürlerinde hat sanatının çok üstünde 

durulmasına yol açmıştır. İslam dini emirleri doğrultusunda şekillenen, İslam görsel 

estetiğinin en önemli alanlarından birisi olan hat sanatı, İslam medeniyetinin bütün 

dünyaya armağan ettiği bir alan olarak görülebilir. Oluşturulan kompozisyonların 

kalitesi her devirde biraz daha artmış ve Osmanlı kültürüyle birlikte taçlanmıştır. 

Güzel yazı, yalnız levhalarda değil, bundan başka el yazması kitaplarda, fermanlarda, 

diplomalarda, cami iç ve dış duvarlarında, çeşitli yapıların yazıtlarında, mezar 

taşlarında, pencere kapağı ya da kapı kanadı gibi mimarlık öğelerinin üstlerinde, halı 

bordürlerinde, kutu, vazo, tabak gibi gündelik eşyada da kullanılmıştır. 

Cumhuriyetin ilanıyla birlikte kitapların Latin harfleriyle ve baskıyla 

hazırlanması hat sanatının, önceki popüler dönemlerine nazaran daha mücerred bir 

alan olarak kendini ifade etmesine neden olmuştur.  Tuğrakeş İsmail Hakkı 

Altunbezer, Kamil Akdik, Emin Barın ve Hamid Aytaç gibi hattatlar bu kısıtlı 

dönemde yapıt vererek 20. yüzyılın önde gelen hat sanatını sürdüren sanatçıları 

olmuşlardır. 



65 

 

 
Resim 16: Hamit Aytaç’ın sülüs Ayet-el Kûrsisi 

Kaynak: Süleyman Berk, a.g.e, s:161. 

 
Resim 17: İsmail Hakkı Altunbezer’in Muhakkak hat ile icra ettiği Besmelesi 

Sami Tokgöz Koleksiyonu 

(Kaynak: https://www.ketebe.org/eser/4185?ref=artist&id=445 ) 

(Erişim Tarihi:19.04.2019) 

 

 

 

https://www.ketebe.org/eser/4185?ref=artist&id=445


66 

 

4.1.3. Tezhip 

İslam estetiğinin perspektifi ışığında şekillenmiş bir diğer güzide sanat 

alanımız ise tezhiptir. Kitap sanatlarımız içerisinde mücerred bir alan olmaktan 

ziyade, tamamlayıcı bir unsur olarak tezhip sanatını yorumlayabiliriz. Geleneksel 

yazma eserlerinin üretimi genel olarak dört aşamalı bir süreci kapsamakta ve dört 

ayrı sanat dalının organize çalışmasıyla nihayete ermektedir. Hat, tezhip, minyatür ve 

ciltçiliğin ortak çalışması sonucu ortaya çıkan yazma eserlerde; evvela hattat, icra 

ettiği sanatıyla yazma eserin ana omurgasını oluşturur. Nakkaş, oluşan bu omurganın 

daha işlevsel ve anlaşılır bir hale gelmesi için metni açıklayan tasvirleriyle yazma 

eseri destekler. Müzehhib ise icra ettiği sanatının varlığıyla, hattın ve minyatürün yer 

aldığı sayfaların rüya aleminden bir enstantaneye dönüşmesini sağlar. Nihayetinde 

ciltçi, bu nadide ve özel eserin, ihtiva ettiği ağırlığı yansıtacak şekilde 

tamamlanmasını sağlar. 

Tezhip; altın anlamına gelen Arapça zehep sözcüğünden gelir ve altınlamak 

anlamını taşır.67 El yazmalarını, hat levha ve albümlerini, ferman ve tuğraların 

süslenmesinde kullanılan geleneksel sanatlarımızdan birisidir. Tezhibi icra eden 

sanatçılara müzehhib veya müzehhibe adı verilir. Süsleme öğeleri olarak stilize 

edilmiş hayvan, bitki ve bulut gibi motiflerin ağırlıklı olarak kullanıldığı tezhip 

sanatında, altın ve lacivert kullanımı her dönemde ortak nokta olmuştur. 

Tarihsel oluşum sürecini ele alacak olursak, kaynaklardan edindiğimiz 

bilgiler doğrultusunda, tezhip sanatının menşei Orta Asya’ya kadar uzanmaktadır.68 

Özellikle VIII. Yüzyıl itibariyle yoğunlaşan İslam medeniyetinin Uzak Doğu ve Orta 

Asya ile olan  ilişkileri münasebetiyle İslam’daki bezeme sanatları, bu coğrafyadaki 

sanat icralarından ve tekniklerinden etkilenmiş  olabilir. Basralı İbn Vahhab isimli 

bir elçinin Çin İmparatoru’nun huzuruna çıkması, ünlü coğrafya bilgini Mesudî’nin69 

Çin ülkesindeki sanat eserlerine dair övgüleri ve Arap yarımadasındaki ‘’Çin İşi’’ 

tabirinin kullanımı, Asya topraklarındaki sanat usullerinin İslam coğrafyasında ilgi 
                                                 
67 Ayla Ersoy; Türk Tezhip Sanatı, Akbank Yayınları, İstanbul, 1988, s.12. 
68 Türk El Sanatları, a.g.e, s:89. , Ayla Ersoy; age. , s.9 
69el-Mes’ûdî, aynı zamanda tarih alimi ve seyyahtır. Ayrıntılı bilgi için bkz. Casim Agvcı; “Mes’ûdî”, 
TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, C.29, Ankara, 2004, s.353-355.  



67 

 

gördüğü kanaatini güçlendiren emarelerdir.70 

Anadolu’da tezhip sanatının başarılı örnekleri, Selçuklu Devleti’nin hüküm 

sürmesiyle başlar. Başkent Konya’da, XIII. yüzyıl Anadolu’sunda tezhip ile alakalı 

çok başarılı eserler meydana getirmişlerdir ve bu eserler ‘’Konya Üslubu’’nu 

oluşturmuştur. Selçuklular tezhipte Rumi71 üslubunu geliştirmişlerdir. Geometrik 

şekillere süslemeler yaparak, zemin rengi altın olarak kullanarak çizgiler siyah renkle 

yapılmıştır. Mavi rengin, Selçuklu döneminde ağırlıklı olarak kullanıldığı 

bilinmektedir. 

 
Resim 18: Hafız-ı Ebrû tarafından yazılmış Zübbetü’t Tevarih adlı Farsça eser. 

XIII. yüzyıl Selçuklu Tezhibi 
Süleymaniye Kütüphanesi 

Kaynak: Ayla Ersoy; age. , s:23 

 

                                                 
70 Ayla Ersoy; age. , s.9 
71 Üsluplaştırılmış yaprak figürüdür. 



68 

 

Osmanlı Devleti ile birlikte tezhip sanatının İslam coğrafyasındaki en olgun 

ve kaliteli içerikleri üretilmiştir. Osmanlı tezhip sanatının ilk önemli örnekleri Fatih 

Sultan Mehmet dönemine aittir. Fatih sultan Mehmet’in, İstanbul’un fethinden sonra 

kurduğu Saray Nakkaşhane’sinin başına Özbek asıllı Baba Nakkaş’ı getirdiği 

bilinmektedir.72 Bu nakkaşhane çerçevesinde imparatorluğun sanatsal üretim 

faaliyetleri gerçekleşmiştir. Fatih Devri’ndeki tezhip sanatının genel karakterini 

açıklayacak olursak; ağırlıklı olarak kobalt mavisi kullanımı görülmektedir. Bitkisel 

motiflerin(kıvrık dallar, hatayi, küçük çiçek motifleri) ağırlıklı olarak eserlerde 

kendisini hissettirmiştir. En çok kullanılan motifler rûmi ve kıvrık dallardır ve 

özellikle bordürlerde altın zeminli zencirek bordürün sıklıkla kullanıldığı 

görülmektedir.73 

 
Resim 19: Fatih Sultan Mehmet’in saray nakkaşhanesinde tezhiplenmiş olan İbn-i 

sina’nin Kanun Fi’t Tıb  adlı eserin zahriye sayfası. 
Süleymaniye Kütüphanesi 

(Kaynak: Ayla Ersoy; a.g.e., s:30.) 

 

                                                 
72 Çiçek Derman; “Osmanlı İstanbul’unda Bezeme Sanatı”, I: Uluslararası Osmanlı İstanbul’u 
Sempozyumu, 29 Mayıs Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2013, s.495. 
73 Ayla Ersoy; age., s.52 



69 

 

Bütün geleneksel sanatlarımızda olduğu gibi tezhipte de Kanuni Sultan 

Süleyman Devri, tezhip sanatının en olgun ve başarılı eserlerin üretildiği devirdir. 

Klasik dönemde tezhip sanatının gelişmesinde Kanuni’nin Tebriz ve Herat’tan 

getirttiği nakkaşların etkisi büyük olmuştur. Altının ağırlıklı olarak kullanıldığı bu 

dönemde en çok öne çıkan renk ise laciverttir. Tezhip çalışmalarında, özellikle 

zahriye, serlevha, sûre başları ve hâtime sayfalarında zengin bir işçilik ön plana 

çıkar. Çiçek motiflerinde hemen hemen tüm renklere yer verildiği görülür. Genellikle 

gül, lale, süsen, nergis, sümbül gibi çiçek motifleri eserlerde sıklıkla kullanılmıştır. 

Bu devrin en öne çıkan nakkaşları ise Şah Kulu ve Kara Memi’dir. 1520-

1526 yılları arasında çalışmalar yapan Şah Kulu, Osmanlı sanatında kitap 

bezemeleri, kumaş, çini ve mücevher gibi alanlara yayılan özgün saz üslubunun 

yaratıcısıdır. Onun öğrencilerinden olan Kara Memi ise, Osmanlı süsleme sanatının 

en önemli sanatçılarından biri olarak kabul edilir. Aslında müzehhip olan Kara 

Memi, özellikle kitap süslemesinde klasik kuralları esnetmiş ve yeni bir üslup ortaya 

koymuştur. Kanuni Sultan Süleyman’ın şiirlerini topladığı Divan-ı Muhibbi adlı eser, 

Kara Memi tarafından tezhiplerle süslenmiştir. 

 

Resim 20: Tezhibi Kara Memi’ye ait olan yarı üsluplaştırılmış çiçeklerle bezenmiş 
Dîvân-ı Muhibbî’den imza sayfası 

İÜK (Kaynak: Gülnur Duran, “Osmanlı Tezhip Sanatında Natüralist Üslupta 
Çiçekler”, SDÜ Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, S:31, 2018, s:183) 

 



70 

 

17. yüzyılda tezhip sanatı, 16. yüzyılın birikimlerini korumuş, üzerine bir 

şey eklememiştir. Bir anlamda durgunluk dönemi yaşanmıştır. Sadece altın 

kullanımının biraz arttığı görülür. Osmanlı tezhip sanatı bu dönemden sonra her 

alanda başlayan Batılılaşma akımları etkisinde bir değişim sürecine girmiştir. 

18. yüzyılda III. Ahmed Devri süresince Batılı akımların etkisi daha net 

hissedilmeye başlamıştır. III. Ahmed döneminde başlayan değişim yaygınlaşıp 19. 

yüzyılın başlarına kadar sürmüştür. Yüzyıl sonuna kadar devam eden süreçle klasik 

tezhip üslubu oldukça değişmiş ve barok unsurları olan iri çiçekler, buketler, vazo, 

saksı veya sepet içinde buketler, kurdeleyle bağlanmış çiçekler bolca kullanılmıştır. 

Ülkemizde, tezhip sanatının öğretildiği ilk eğitim kurumu, 1914 de 

Medresetü’l-Hattâtîn adı ile açılmıştır. Hat, tezhip, halı, cilt, ebru ve ahar gibi 

geleneksel sanatların yaşamasını sağlamak üzere kurulan okul, harf devrimine kadar, 

önce “Medresetü’l-Hattatîn” sonraki adıyla “Hattat Mektebi” ve sonunda “Şark 

Tezyinî Sanatlar Mektebi” adları altında eğitim vermiştir. 1936 yılında, Osman 

Hamdi Bey’in kurmuş olduğu Güzel Sanatlar Akademisi’ne (Sanayi-i Nefîse 

Mekteb-i Âlî’si) bağlanmıştır. 1980 sonrasında ise çeşitli Güzel Sanatlar 

fakültelerinin içerisinde Geleneksel Türk Sanatları bölümünde yer almıştır. 

İslam’daki görsel sanat kültürünün bir ‘’ayrıntılar silsilesi’’ çerçevesinde 

şekillendiğini tezhip alanıyla birlikte yeniden anlamış olduk. Stilize edilmiş formlarla 

soyut sanat anlamında İslam perspektifinin tezahürlerinin nasıl bir etki yarattığı 

görülmüştür. Tezhiple ilgili değinilmesi gereken en önemli hususlardan birisi de; 

tezhip sanatının gelişiminde uhrevi bir hassasiyetin hissedilmesidir. Ağırlıklı olarak 

Kur’an-ı Kerim’lerin tezhiplenmesi çerçevesinde gelişen bu uhveri hassasiyetin, nasıl 

bir sonuç ortaya koyduğunun da anlaşılması açısından önem arz etmektedir. Tezhip 

sanatının gelişimi ağırlıklı olarak dini eserlere dayanmış ve İslam’daki estetik 

anlayışın yarattığı figüratif endişenin en özgün alanı doğmuştur.   

 

 

 



71 

 

4.1.4 Ebrû Sanatı  

Türk Kitap Sanatları içerisinde önemli bir yeri olan ebru; kitre veya benzeri 

maddelerle yoğunlaştırılmış su üzerine, özel fırçaların yardımıyla boyaların 

serpiştirilip şekillendirildiği ve su üzerinde meydana gelen desenin kağıt üzerine 

alınmasıyla tamamlanan bir sanattır. Etimolojik olarak Farsça’da “bulut gibi” 

anlamına gelen ebrî sözcüğünden veya Çağatayca “hareli görünüm, damarlı kumaş 

veya kağıt”  anlamında kullanılan ‘’ebre’’den geldiği düşünülmektedir. 74 

Ebru Sanatı’nın ortaya çıktığı tarihe ilişkin net bir veri ortaya 

koyamamaktayız. Ancak yapılan araştırmalar neticesinde Orta Asya ve Çin’in ilk 

prototipi oluşturduklarını düşünmekteyiz. VIII. yüzyılda Çin’de lin-şa-şien, XII. 

asırdan itibaren Japonya’da suminagaşi ve beninagaşi isimleriyle benzer tekniklerle 

yapılan bir takım çalışmaların varlığı, daha sonraki asırlarda Çağatay Türkçesi’yle 

ebre adını alarak Türkistan’da ortaya çıkan bu sanatın tarihi gelişimi hakkında 

bizlere kesin olmasa da bir fikir vermektedir.75 Ebrunun, 16. yüzyıl ortalarında 

Hindistan’da benzer tekniklerle yapıldığı, bu sanatın buradan İpek Yolu vasıtasıyla, 

İran’a ve sonra da İstanbul’a kadar yayılmış olduğu düşünülmektedir. 

 Özellikle İstanbul’da ikâmet eden Avrupalı seyyahlar tarafından dikkatle 

incelenen ebru sanatı, bu seyyahlar tarafından Fransa, Almanya, İtalya gibi önemli 

Avrupa ülkelerine götürülmüş ve tanıtılmıştır. Kullanılan kağıt “Türk kağıdı” olarak 

isimlendirilmiş ve bu önemli Avrupa ülkelerinde de bu sanat icra edilmiştir. 

Kısaca ebru sanatının yapımında kullanılan malzemeleri ve tekniği 

inceleyecek olursak; ilk olarak şu bilgiyi vermekte fayda vardır. Ebru sanatı bir tekne 

içerisinde icra edilen bir sanattır.  Yukarıda da tanımladığımız gibi ebrunun 

yapımında kullanılan su,  kitre adını verdiğimiz yoğunlaştırıcı bir madde 

içermektedir. Bu madde, amacımız olan “suya şekil verme” sanatını yapmamızı 

olanaklı kılmaktadır. Kullanılan boyalar tamamen doğal olup “toprak boya” olarak 

                                                 
74 Mustafa Bektaşoğlu; a.g.e, s:42. , Hüseyin Odabaş, Coşkun Fırat;  “Osmanlı İmparatorluğu’nda 
Yazma Eser ve Ferman Süsleme Sanatı”, Türk Kütüphaneciler Derneği Yayınları, İstanbul, 2016, s:93-

94. , Ahmet Saim Arıtan; “Türk Ebrû San’atı ve Bugünkü Durumu”, S.Ü. Sosyal Bilimler Enstitüsü 
Dergisi, S.5, Konya 1999, s.441 
75 Uğur Derman; “Ebru”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, C.10, İstanbul, 1994, s.80. 



72 

 

adlandırılmalarının sebebi, boyaların yapımında tabiattaki renkli kayaların ve 

toprakların kullanılmasıdır. Boyalar, bu özellikleri sebebiyle de suda erimezler. 

Bunun yanı sıra, kullanılacak boyaların her birine “sığır ödü” eklenmektedir. Bunun 

sebebi de boyaların birbirine karışmadan yayılmalarını sağlamaktır. Kullanılan 

fırçalar gül dalına at kılından sarılan özel fırçalardır. Yapım şekillerine göre 

inceleyecek olursak; boyaların birbirini sıkıştırıp bir bulut kümesi gibi suyun her 

tarafına bir fırça yardımıyla dengeli dağıtıldığı şekle battal ebru, renklerin battal ebru 

hazırlar gibi suya serpiştirilmesinden sonra bir tel çubuğun su üzerinde aksi yönde 

(yukarından aşağıya, sağdan sola) hareket ettirilmesiyle oluşturulan ebruya “tarama 

ebru”, yine renkler battal ebrudaki gibi serpilip tarak denilen aletin telleri kitreli suya 

girecek şekilde teknenin üstünde dolaştırılırsa “taraklı ebru” meydana gelmektedir. 

Ebru’nun Osmanlı sanatındaki gelişimini inceleyecek olursak; bütün klasik 

Osmanlı sanatlarında olduğu gibi usta–çırak usulü ile öğrenilen ebrû, geleneksel 

olarak sadece hüsn-i hat levhaların pervazlarında, tezhiplerin koltuklarında ve 

ciltlerde yan kâğıdı olarak kullanılmıştır. Günümüzde belgelenen en eski ebrû kâğıdı, 

İstanbul Üniversitesi Kütüphanesi’nde bulunan 1519 tarihinden önceki bir döneme 

ait Mecmûatü’l-Acâib adını taşıyan eserde yer almaktadır.76 Bir diğeri ise Topkapı 

Sarayı Müzesi’nde bulunan Arifi’nin 1539 tarihli Rûh-i Çevgân adlı eserindeki 

ebrûlardır.77 

 

                                                 
76 Hüseyin Odabaş, Coşkun Fırat;  age., s.94 
77 A. Yaşar Serin; “Geleneksel Türk Ebru Sanatında Kronolojik Gelişim Süreci İle İlgili Bir 

Değerlendirme”, S.Ü Ahmet Keleşoğlu Eğitim Fakültesi Dergisi, S.26, Konya, 2008, s.101. 



73 

 

 
Resim 21: Rûh-i Çevgân’dan, 1441 

TSMK 

Kaynak: Şemseddin Ziya Dağlı; “İslam ve Ebru Sanatında Soyutlama Düşüncesi 
Kapsamındaki Çalışmaların Modern Resim Sanatıyla Plastik Bağlamda İlintisi”, 

International Journal of Humanities and Education, 2016, s:80 

 

Ebru hakkında tek el yazması eser olan “Tertib-i Risale-i Ebri” 1608 yılına 

aittir.78 Şebek Mehmet Efendi tarafından kaleme alınan bu eserde; ebruda kullanılan, 

kitre, toprak ve metal oksit boyalar ve açılımını sağlamak için kullanılan sığır 

ödünden bahsedilmektedir. 

Günümüze kadar gelebilen Osmanlı tekkelerinden “Özbekler Tekkesi”, ebru 

sanatının ve bu sanatın günümüze kadar taşınması açısından önem taşımaktadır. 

Özbekler tekkesinin ilk şeyhlerinden Sadık Efendi’nin bu sanatı Buhara’da öğrenmiş 

olması, Japonya ve Çin’de su üzerine yapılan uygulamaların varlığının bilinmesi de 

bu sanatın başlangıcının Orta Asya olduğu tezini kuvvetlendirmektedir. 18. yüzyılın 

ortalarında III. Mustafa Özbekler Tekkesi’ni ahşap olarak inşa ettirmiştir. Bu 

dönemde tekkenin yapıları mescit, haremlik, bahçe gibi yapılar içerirken, Kurtuluş 

                                                 
78 Hüseyin Odabaş, Coşkun Fırat;  age., s:95 

 



74 

 

Savaşı sırasında Kuvay-i Milliye kalesi olarak vazife görmüştür. Tarih içerisinde de 

ebru dahil olmak üzere, tekkeler birçok sanat ve zanaatin öğretildiği okul işlevini 

görmüştür.  

Bu sanatın yeşerip geliştirilmesini sağlamış olan pek çok ebrûzen, bu 

topraklarda yetişmiştir. Başlıcalarına değinmek gerekirse; Şahbek (Şebek) Mehmed 

Efendi, Hatib Mehmed Efendi, Şeyh Sadık Efendi, Hezarfen Mehmed Efendi, 

Necmeddin Okyay, Mustafa Düzgünman ve Fuat Başar başlıca ebrû üstadlarından 

birkaçıdır.  

 
Resim 22: Hatib Mehmet Efendi’nin ebrûsunu icra ettiği,  sülüs-nesih hat(Hattatı 

Mustafa Vâsıf Efendi), 1825 

TSMK (Kaynak: Ömer Faruk Dere; Ebru Sanatı: Tarihçe, Malzeme, Uygulama, 

İSMEK Yayınları, İstanbul, 2007,s:18.) 

 
Resim 23: Necmeddin Okyay’ın, İsmail Zühdi’nin icra ettiği sülüs-nesih kıtası 

etrafındaki  Yol Laleleri 
Kaynak: Ömer Faruk Dere, a.g.e, s:40. 



75 

 

 

İslam estetiğinin, en karakteristik ve olgun eserlerinin verildiği Osmanlı 

kültürü, kitap süsleme sanatlarımızdan biri olan ebru alanında da çok önemli eserler 

vermiş ve ebruzenler yetiştirmiştir. Geleneksel Osmanlı sanatlarının bir düsturu olan 

usta-çırak ilişkisi münasebetiyle gelişen ve meşk usûlü çalışan bu sanat, sanâtkarına 

Türk-İslam estetik anlayışını en kalbi yönüyle hissettirmektedir. Sanatkar, suya şekil 

verirken, tekrarı nasip olmayacak şekiller silsilesi meydana getirir. Kendisine, kendi 

elleriyle bir rüya meydana getirenlerin sanatı olarak görebiliriz ebru sanatını, bir de 

Fuad Başar’ın ebru sanatı ve kozmos arasındaki bağlantıyı açıkladığı yorumuyla 

idrak etmeye çalışalım: 

“Ebru teknesinde kâinatın yaratılışın izlerini görmek mümkündür. Her şey 

sıvı dolu bir teknenin içine düşen damladan başlıyor ki kâinat da başlangıçta bir 

noktadan ibâretti. Daha sonra kâinat genişlemeye başlamış ve bu genişleme 

neticesinde zaman ve mekân ortaya çıkmıştır. Bu genişleme devam ederek ve belli bir 

noktaya, belirli bir gerilme sınırına kadar sürecektir. Ondan sonra da kıyâmet 

denilen hadise vuku bulacaktır. Ebru teknesindeki damlalar da bir fırça darbesiyle 

şekil alırlar ve teknenin içine yayılırlar. Bu yayılma teknenin boyutlarıyla sınırlıdır 

ve dairevi olmaya meyillidir. Kâinattaki gök cisimleri de kürevîdir. Daha sonra ise 

şekil verme işi gelir ve ardından da tespit. Ebru ustası teknedeki son şekli kâğıda 

tespit eder. Bu kâinattaki levh-i mahfuza benzetilebilir.”79 

İslam estetiğinin dışa vurduğu en önemli farkındalıklardan birisi, belki de 

soyut olanın, somuta çevrilirkenki izlediği yoldur. Gerçek olan, dış dünyada 

bırakılmış, onun yerine yeni bir dünya yaratılmıştır. Bütün dış dünyanın 

sorunlarından münezzeh, kargaşasından uzak bir dünya. Bunu hatta, minyatürde 

veyahut tezhipte ne kadar gördüysek ebruda da o kadar gördük. Ebru; insanın bir 

denge üzerinde olduğu ve bu denge üzerine yaşadığı gerçeğini çeşitli aletler, renkler 

ve maddeler vasıtasıyla insana anlatmaktadır. Bir suyun oluşumunu veya bir tuzun 

                                                 
79 Şemseddin Ziya Dağlı; “İslam ve Ebru Sanatında Soyutlama Düşüncesi Kapsamındaki Çalışmaların 
Modern Resim Sanatıyla Plastik Bağlamda İlintisi”, International Journal of Humanities and 

Education, 2016, s.84-85 



76 

 

oluşumuna düşündüğümüzde de bir denge vasfıyla karşı karşıya kalmaktayız. İki 

farklı nitelikteki maddelerin birleşiminden su gibi, tuz gibi insan için hayati önem arz 

eden maddeler meydana gelmektedir. Bu maddelerin oluşumunu sağlayan temel 

unsur ise dengedir. Nasıl ki bu maddeler bir denge vasıtasıyla işlevsel hale 

gelebiliyorsa, insan da kendi içerisindeki öz dengesini keşfedip kurduğu zaman 

işlevsel hale gelebilir. İnsan benliğinde var olan nefis, kişinin kötü isteklerini(nefs-i 

emmare) gün yüzüne çıkarabilir. Aynı zamanda kişi nefsine haksızlık ederek ve onu 

kötüleyerek(nefs-i levvame) hayattan aldığı tat mekanizmasını zedeleyebilir, kişinin 

nefsi üzerinde var olan hakkını yok sayabilir. İslam burada nefs-i mutmain yani 

tatmin olmuş nefis formülünü sunar. Bu da insanın yerinde ve zamanında 

davranması, hayatı ile alakalı hususlarda aşırıya kaçmaması gibi denge unsurlarını 

kurabilmesiyle olanaklı bir duruma gelir. İnsan denge prensibini ebru teknesi 

vesilesiyle tatbik ederken, Allah’ın ‘’kün(ol)’’ emriyle zuhura getirdiği alemin 

teknesine şekillenmesinin bir yansımasını hissedebilir. suya damlayan bir noktayla 

başlar ebrûda her şey ve tekne sınırları içerisinde, kişi öz benliğinin havsalası 

doğrultusunda şekillenir ve nihayete erer. İşte Yasin Suresi 77. Ayet her şeyin nasıl 

başladığını açıklamaktadır: ‘’ İnsan, bizim, kendisini az bir sudan (meniden) 

yarattığımızı görmedi mi ki, kalkmış apaçık bir düşman kesilmiştir.’’   

İnsan; anne karnında şekillenmeye başlamadan evvel, bir embriyo 

halindedir. Vakit ilerledikçe şekillenir, gelişir ve dünyaya gözlerini açar. Bir nokta 

ile başlar her şey ve o noktanın üzerine nice kitaplar, eserler zuhura gelir. İnsan ve 

yaşadığı dünya daima bir gelişim, şekillenme ve değişim halindedir. Nihayetinde 

ebrûyu, bizim nazarımızca kısmi bir şekilde özetlemek gerekirse; bir nokta ile 

başlayan ve şekillenip gelişen denge mekanizmasının estetik bir şekilde suya 

yazılmasıdır. 

Genel bir toparlama yapmak gerekirse; Osmanlı geleneksel tasvir 

sanatlarında incelediğimiz alanlardan tezhip ve ebrûda; görüldüğü üzere daha ziyade 

soyut bir anlam bütünlüğü içerisinde ve çoğunlukla nebati bir bakış açısıyla icra 

edilmiş kompozisyonları görmekteyiz.. Doğada yer alan çeşitli çiçekler ile birlikte 

stilize edilmiş nebati figürler ağırlıklı olarak kendilerini göstermişledir. Hat sanatında 



77 

 

ise Arap yazısının estetik bir endişe ile anlamlı ve uhrevî bütünlüğü eserlerde 

kendisini hissettirmektedir. Konumuza dair en yakın alan olan minyatür ise, genel 

olarak incelendiğinde, genellikle yazma eserlerde ilgili metinleri, İslam perspektifi 

doğrultusunda ve izinde, tipolojik benzerlik gösteren ve işlevsel amacı olan  bir 

çalışma prensibi edindiğini açıklamaya çalışmış bulunmaktayız. Sunduğu özgün 

figür kompozisyonları ve hayal dünyasının sınırlarını zorlayarak kişiyi bir masal 

diyarı tadında eserlerle karşılaştıran Osmanlı geleneksel tasvir sanatları, İslam 

estetiği ışığında doğmuş, gelişmiş ve uygulanmıştır.    

4.2. Osmanlı Devleti Dönemi Gravür Sanatı 

Osmanlı geleneksel görsel kültürüne dair hasbelkader bir açıklama yaptıktan 

sonra, diğer incelememiz gereken alanlardan birisi de gravürdür. Batılılaşma dönemi 

öncesi klasik sanat anlayışı dışında, görsel materyal üreten alanlardan birisi olan 

gravür, özellikle topografik durumu bizlere sunması açısından son derece önem arz 

etmektedir. 

Fatih Sultan Mehmet’in İstanbul’u fethiyle birlikte, Osmanlı Devleti, artık 

imparatorluk kavramıyla anılmaya başlamıştır. Bu görkemli imparatorluğun ürettiği 

sanat eserleri de bu görkeme yaraşır şekilde üretilmeye çalışılmıştır. Fatih sultan 

Mehmet Devri’nde kurulan saray Nakkaşhanesi, sanatsal üretim faaliyetlerinin 

merkezini oluşturmuş ve şekillendirmiştir. Temel olarak minyatür, hat, tezhip ve 

kimi zaman ebru sanatlarının kolektif bir çalışma sonucu ortaya çıkardığı yazma 

eserler, Osmanlı kültür dairesinin en önemli eserleri olarak üretilmişlerdir. Bunun 

yanında yine Fatih sultan Mehmet’in İtalya’dan Bellini, Ferrara ve di Pasti gibi 

sanatçıları getirterek portre ve madalyonlarını yaptırması, gelen bu sanatçıların 

Osmanlı topraklarındaki sanatçıları etkilemeleri ve kimi zaman da yetiştirmeleri, 

Osmanlı görsel kültürüne dair çeşitli katkılar yapmalarını sağlamıştır. Fatih Sultan 

Mehmed’in bizim anladığımız manada batılı tarzda yaptırdığı eserleri yalnızca bu 

dönemde sınırlı kalmıştır. Kendisinden sonra gelen Osmanlı padişahları, daha 

geleneksel üslupta eser icra eden nakkaşlar, müzehhipler, hattatlar gibi sanatçıları 

desteklemiş ve İslam kültürü çerçevesinde eserler verilmesini onaylamışlardır. Batılı 



78 

 

anlamda ilk resmin emareleri, Fatih Devri’nde görülmüş ancak daha sonra 19. 

yüzyıla kadar sanat politikalarında gündeme gelmemiştir. 

Batılılaşma emarelerinin öncesinde karşımıza çıkan ve Batılılaşma devri 

sürecinde de eser üretimine devam eden gravür sanatı; esasen resmin sert zemine 

oyulması suretiyle icra edilen bir görsel sanattır. Zeminin oyulmasıyla yüzeyde bir 

yükseklik değeri oluşur. Oyulan sert zemin üzerinde oluşan resim de çeşitli boyalarla 

renklendirilip kağıt, deri kumaş gibi yüzeylere basılır.    

Çeşitli elçi heyetleriyle payitahta gelen Batılı ressamlar için İstanbul; 

geçmişte Bizans İmparatorluğu’na başkentlik etmesi, dönemin en önde gelen 

devletlerinden olan Osmanlı İmparatorluğu’nun başkenti olması ve özellikle 

İstanbul’daki Boğaz’ın varlığı gibi nedenlerle önem teşkil etmiştir. Ağırlıklı olarak 

18. ve 19. yüzyıllar içerisinde İstanbul’a gelen Batılı ressamlar, Osmanlı kültürünün 

Batı’da tanıtılmasında önemli bir rol oynamışlardır. Osmanlı payitahtının özellikle 

bu yüzyıllarda Avrupalı ressamlarca rağbet görmesinin sebebi, hiç kuşkusuz bu 

dönemlerdeki Osmanlı Devleti’nin siyasi, ekonomik ve sosyal konumlarındaki 

gerilemesi münasebetiyle Avrupa ile yakın ilişkilerin kurulmaya başlanması, devlet 

tarafından çeşitli fermanların(Tanzimat ve Islahat) yayınlanarak toplum içerisinde 

farklı inanca mensup tebaaya yek bir nazarla bakma çalışmaları ve Avrupa’daki 

çeşitli sanat akımlarının Osmanlı payitahtında da boy göstermesi gibi unsurlardır. Bu 

perspektif ışığında İstanbul ve Osmanlı toprakları Avrupalı seyyahlar için ilgi çekici 

bir hüviyet kazanmıştır. Gravürlerin, çoğaltılabilir eser teknikleri içinde rahat bir 

yöntem teşkil etmesi de ayrıca Avrupalı ressamların gravür tekniğine yönelmesine 

sebep olmuştur. Eserlerde ağırlıklı olarak; Boğaz çevresi, Haliç, Sarayburnu ve 

Galata gibi şehrin en ön plandaki yerleri resmedilmiştir.    

İstanbul’un fethinden sonra İstanbul’a dair ilk gravürlerden birisi Andrea 

Vavassore’ye atfedilen plan-resimdir.80 Kuşbakışı bir kent planı sunan Vavassore, 

15. Yüzyıldaki İstanbul’un durumunu iyi anlatan bir eser ortaya koymuştur. Yine 

                                                 
80Doğan Kuban; “Gravürler”, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, , Tarih Vakfı Yurt Yayını, İstanbul, 
1994, s.418. 



79 

 

Pieter Coeck Van Aalst’a ait Beyoğlu’ndan çizilmiş İstanbul Panoraması günümüze 

kadar ulaşabilmiş İstanbul’a ait en eski gravür örneklerinden birisidir. 

 
Resim 24: Vavassore’ye ait olduğu düşünülen İstanbul Haritası 

Kaynak: Kahraman, Gülaçtı; “Osmanlı Devleti Gravürlerinde İstanbul 
Betimlemeleri”, Uluslararası Sosyal Araştırmaları Dergisi, C.8, S.39, 2015, s.379. 

 

16. yüzyıldaki en önemli gravür sanatçılarından olan ve en çok öne çıkan 

ressam ise Melchior Lorick’tir. Lorick, Avusturya elçisi olarak görevlendirilen 

Busbecq ile İstanbul’a gelmiş ve üç yıl kalarak önemli çalışmalara imza atmıştır. 

Lorick, Gentile Bellini’den sonra ikinci kez bir Osmanlı padişahının portresini yapan 

Avrupalı ressam olmuştur. Kanuni Sultan Süleyman’ı çizdiği eserinin yanı sıra, 

realist bir tavırla çizdiği, 21 parçadan oluşan İstanbul Panoraması öne çıkan eserleri 

arasındadır. 

17. yüzyıl İstanbul panoramaları arasında en öne çıkan eser Guillaume-

Joseph Grelot’un Relation nouvelle d’un voyage a Constantinople adlı eseridir. 

Kentteki yerleşim yerlerini geniş bir perspektifle yansıttığı ve Fenerbahçe’ye kadar 

kent yerleşme sınırlarını gösterdiği bir kent panoraması eserdeki en önemli 

yapıtlardan birisidir. 



80 

 

 

Resim 25: Lorich’in Kanuni Sultan Süleyman Portresi 
Kaynak: Semavi Eyice; “Kanuni Sultan Süleyman’ın Portreleri Hakkında Bir 

Deneme”, Kanuni Armağanı , TTK Yayınları(Kanuni Armağanı’ndan ayrı basım), 
Ankara, 1970, s.177. 

 
Resim 26: Melchior Lorich’in İstanbul Panoraması, 45 x 11.275 cm, Gravür, 1559 
(Kaynak: Çoban, Sert; “Batılıların Yazdığı Seyahatnamelerdeki Gravürlere 
Yansıyan Şekliyle Anadolu Geleneksel Mimarisi”, İdil Sanat ve Dil Dergisi, C.7, 

S.52, s.1532.)   



81 

 

 
Resim 27: Grelot’un Relation nouvelle d’un voyage a Constantinople(1680) adlı 

eserinde yer alan panorama. 17. yüzyıldaki önemli İstanbul görüntülerinden birisidir. 

Galeri Alfa (Kaynak: Dünden bugüne İstanbul Ansiklopedisi, Gravürler, s.481.) 

17. yüzyılın başlarında Sultan I. Ahmet devrinde, Hollandalı ressam Pieter 

van der Keere tarafından yapılmış olan İstanbul Panoraması, önem arz eden diğer 

çalışmalardan birisidir. Ressamın Köln, Amsterdam, Hamburg gibi şehirlerle ilgili 

gravür çalışmaları yaptığı bilinmektedir.81 

 

 
Resim 28: van der Keere ‘nin 1616 yılında yapmış olduğu İstanbul Panoraması 

(Kaynak: Rüstem Duyuran age.) 

 

                                                 
81 Rüstem Duyuran; Birinci Sultan Ahmet Zamanına Ait Bir İstanbul Panoraması,  Türkiye Turing ve 
Otomobil Kurumu Yayınları, İstanbul, 1949, s:3. 



82 

 

17. yüzyılın bir diğer önemli ressamlarından birisi ise Cornelius de 

Bruyn’dür. 1678 civarı İstanbul’a gelmiş olan Hollandalı ressam, İstanbulda bir 

buçuk yıl kalmış ve çeşitli İstanbul manzaralarını yansıtmıştır. Desenleri Voyage au 

Levant adlı eserde toplanmıştır.82 

 
Resim 29: Bruyn’ün Üsküdar tarafından çizmiş olduğu gravür 

Kaynak: Kahraman, Gülaçtı; agm. , s.379. 

 

Gravürleriyle Osmanlı toplumu ve başkenti alakalı önemli eserler veren bir 

diğer ressam ise Antoine-Ignace Melling’dir. III. Selim’in mimarı ve padişahın kız 

kardeşi Hatice Sultan’ın ressamı olan Melling, 18 yıl boyunca İstanbul’da kalmıştır. 

İstanbul’un çok çeşitli yerlerinden panoramik sahneleri yansıtan eserler üretmiştir. 

Yalnız bu eser üretimindeki temel endişesi, Melling’in diğer oryantalistlerden 

ayırmaktadır. Melling, kurguladığı bir kent ortamı resmetmek yerine, belgeleme 

amacıyla realist bir bakış açısıyla çizimlerini yapmış, bu konuda tutarlı bir çizgisel 

üslup göstermiştir ve Voyage pittoresque de Constantinople et des rives du 

Bosphore(Paris, 1819)  adlı eseri Osmanlı tarihi içerisinde önemli bir kaynak haline 

gelmiştir.83  

                                                 
82 “Gravürler”,agm, s.419. 
83 “Gravürler”, agm, s.420. 



83 

 

 
Resim 30: Melling’in Voyage pittoresque de Constantinople et des rives du 

Bosphore adlı eserinden. Bir Düğün Alayı 
Kaynak: Kahraman, Gülaçtı; agm, s.381. 

 

 
Resim 31: Melling’in Tophane’de Çeşme adlı eseri 

Kaynak: Kahraman, Gülaçtı; agm, s.382. 

 

 



84 

 

 
Resim 32: Melling’in Galata Surları Üzerinden karşı kıyıları betimleyen panoraması. 

Voyage pittoresque de Constantinople et des rives du Bosphore adlı eserinden. 
Galeri Alfa (Kaynak: Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, Gravürler, s:421.) 

19. yüzyılda, İngiliz gezgin ve yazar olan Julia Pardeo, İstanbul gezileri ile 

alakalı notlarından kaleme aldığı The Beauties  of the Bosphorus(Londra,1839) 84 

adlı eser yine dönemin gravür sanatıyla alakalı önemli bir eserdir. Eserdeki çizimler 

William H. Barlett’e ait olup şehrin topografisine dair çizimler ile birlikte eserde 

halkın günlük yaşamından kesitler de verilmiştir. 

                                                 
84Sinan Genim; Yüzyıllar Boyu İstanbul Panoramaları, Uluslararası Osmanlı İstanbul’u Sempozyumu(1- 

29 Mayıs 2013), 29 Mayıs Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2013, s.456. 



85 

 

 
Resim 33: H. Barlett’in çizimiyle Eyüp Sultan Camii’nde sıradan bir gün. 
The Beauties  of the Bosphorus adlı eserden. Nüsha California Üniversitesi 

Kütüphanesi’nden. 
Kaynak: https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=uc1.c038519667;view=1up;seq=32 

(Erişim Tarihi: 25.04.2019) 

1834-1836 yılları araında çıktığı doğu turunu İstanbul’da başlatan Thomas 

Allom, gravürleri en çok bilinen oryantalist ressamlardan birisidir. Realize edilmiş 

çizgileri, figürlerinde yansıttığı ayrıntı verme endişesi ve canlı kompozisyonlarıyla 

yaptığı çizimler, 19. yüzyılın ilk çeyreğindeki İstanbul manzaralarını yansıtması 

açısından tarihi belge niteliğindedir. 1834 yılında İstanbul’a gelmiş olup, İngiliz 

elçisinin papazı olan Robert Walsh ile birlikte yayınladıkları Scenery of the Seven 

Churches of Asia Minor(Londra, 1838) adlı eserinde İstanbul’daki günlük hayattan 

çeşitli enstantaneler sunmaktadır.85 Fotoğraf makinesinin icadından hemen önce 

İstanbul’u Batı’ya tanıtmış olan önemli sanatçılardan birisidir.  

                                                 
85Semavi Eyice,  “Thomas Allom”, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, Tarih Vakfı Yurt Yayınları,  
C.1, İstanbul, s.206. 

https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=uc1.c038519667;view=1up;seq=32


86 

 

 
Resim 34: Robert Walsh’un Scenery of the Seven Churches of Asia Minor adlı 

eserinde yer alan, Thomas Allom’un Atmeydanı betimlediği eseri.(1838) 
Ara Güler Fotoğraf Arşivi  

(Kaynak: Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi; Thomas Allom, C.1, s.207) 

 

Osmanlı görsel kültürünün geleneksel ve oryantalist etkiler bağlamındaki 

gelişimini elimizden geldiğince sunmaya çalıştık. Fatih Sultan Mehmet Devri ile 

birlikte sistematik bir gelişim gösteren sanatsal faaliyetler, Fatih Devri’nde 

geleneksel manada olduğu kadar Batılı usul ve tekniklerle de yansıtılmış ve 

üretilmiştir. Kanuni sultan Süleyman Devri ile birlikte bütün yönlerde olduğu gibi 

sanatsal manada da en olgun dönem yaşanmış ve ağırlıklı olarak geleneksel sanat 

bağlamında İslam medeniyetinin en kaliteli ve olgun eserleri üretilmiştir. Özellikle 

Fatih’in İstanbul’u fethi ile birlikte, kadim Hıristiyan başkentinin Müslüman bir 

devletin eline geçmesi, bütün Avrupa’da yankı yaratmış ve gözlerin İstanbul’a 

çevrilmesine neden olmuştur. Döneminin en önde gelen devletleri arasında yer alan 

Osmanlı payitahtı, Avrupalı elçilerin ve seyyahların sık bir şekilde uğrak yeri olmuş 

ve oryantalist bir bakış açısıyla; Osmanlı başkentinin topografyası, mimari eserleri ve 

gündelik yaşamlarına dair çeşitli gravür eserlerin yaratılmış, İstanbul’a dair çeşitli 

gezi notlarının meydana çıkmıştır. Gelişen bu süreç de Osmanlı kültürü ve sanatının 



87 

 

Avrupa’da tanınmasını sağlamıştır. Gravürün; farklı bir görsel teknik olmasından 

dolayı görsel kültür tarihimiz için önemli bir yeri olmuş ve özellikle İstanbul’un 

betimlenmesi ve Batılılara tanıtılması hususunda önemli bir yeri olmuştur.   

4.3. Batılılaşma Dönemi Osmanlı Resmi 

Osmanlı İmparatorluğu, İstanbul’un fethi ile başlayan ve hemen hemen 17. 

yüzyılın sonuna kadar Avrupa toplumları tarafından haşmeti ve görkemi kabul edilen 

bir cihan devleti olarak varlığını sürdürmüştür. Hem doğuda hem batıdaki toprak 

kazanımlarıyla devletin sınırlarının fazlasıyla genişlemesi, İslam halifeliğinin I. 

Selim dönemi ile Osmanlı İmparatorluğu bünyesine geçmesi, 16. yüzyılda devletin 

siyasi, ekonomik, sosyal alanda olduğu gibi sanat alanında da en başarılı ve nadide 

bir dönemin yaşanmış olması Osmanlı Devleti ile ilgili bir hususu bizlere 

vurgulamaktadır. O da Osmanlı’nın dünyadaki süper güç olması hüviyetiyle birtakım 

bilimsel, askeri ve sanatsal gelişmelerle fazla ilgilenmemiş olmasıdır. Maalesef 

devletin bu mağrur duruşunu sekteye uğratan olaylar silsilesinin hasıl olduğunu 

görmekteyiz.  II. Viyana Kuşatması’nın(1683) başarısızlıkla sonuçlanması ve 1699 

yılında imzalanan Karlofça Antlaşması ile Osmanlı tarihinde birtakım ilkler yaşandı. 

Onlardan birisi, Osmanlı siyasi tarihi içerisinde ilk kez bir toprak kaybı yaşadı. Bir 

diğeri ise Avrupa toplumlarında Osmanlı’nın yenilmezliğine dair olan genel kanı 

kırılmış oldu. Gelişen süre içerisinde devlet eski ihtişamını kaybetmeye ve yavaş 

yavaş erimeye başlamıştır. Padişahlık makamında istikrarlı bir liderin ortaya 

çıkamayışı, bozulan ekonominin sosyal hayatta birtakım rahatsızlıklar meydana 

getirmesi özellikle 18. yüzyıl başlarında Osmanlı Devleti’nin politik görüşlerinde de 

bir takım değişikliklere neden olmuştur. 18. Yüzyıl ile birlikte Osmanlı ve Batılı 

devletler arasında kurulan askeri ve siyasi ilişkiler, imparatorluğun içinde bulunduğu 

duraksama devrini durdurmayı amaçlamış ve Batıya entegre olma meselesini 

gündeme getirmiştir. III. Ahmet hükümranlığında yaşanan Lale Devri(1718-1730) 

devletin kendisini toparlama ve bir nevi dinlenme dönemini sağlarken, Batı ile ilk 

ciddi temasların yaşandığı devir olmuştur. Yirmisekiz Çelebi Mehmet Efendi’nin III. 

Ahmet’in vezir-i azamı Nevşehirli Damat İbrahim Paşa’nın(1660-1730) 

görevlendirmesi üzerine Fransa’ya elçi olarak gönderilmesi, bunun yanında çeşitli 

Avrupa ülkelerinin(Viyana, Moskova) başkentlerine elçilerin yollanarak diplomatik 



88 

 

görüşmelerin yanında Avrupa kültür ve sanatına dair çeşitli malûmâtların 

toplanılması istenmiştir.86  

Osmanlı bürokrasisinde kendisini göstermeye başlayan batı etkisi, sanat 

alanında yeniliklerin yaşanmasına neden olmuştur. III. Selim’in hükümranlık 

yıllarında(1789-1807) açılan Mühendishane-i Berri-i Hümayun ve Mühendishane-i 

Bahr-i Hümayun’un kurulması, ayrıca kurulan bu okullardaki ders müfredatlarında 

Fransız askeri okullarındaki eğitimin örnek alınması Batılı manada resmin usul ve 

tekniklerinin yer alarak  askeri okullarda öğrencilere öğretilmesi amaçlanmıştır.87 

Batının bilim ve tekniğinden yararlanmak için kurulan askeri okulda verilen resim 

eğitimi; topçuluk, istihkamcılık ve gemicilik alanında, mimarlık ve mühendislik 

bilgilerine yardımcı olması amacıyla konmuş, ancak zamanla Türk subay ve askerleri 

tarafından uygulanan bir alana dönüşmüştür.  

Türkiye’de Batılı anlamdaki resim sanatının başlatan sanatçıların büyük bir 

bölümü askerî okul çıkışlı ressamlardır. Bu okullardan mezun sanatçılar öğrenim için 

Avrupa’ya gönderilmiştir. Bunlardan Ferik İbrahim Paşa(1815-1889) ve Ferik Tevfik 

Paşa(1819-1866) Batı etkisindeki Türk resminin öncülerindendir.88 İstanbul’un kıyı 

semtlerini, tuvaline kendisine has bir çizgi ve renk anlayışıyla yansıtmış olan Hoca 

Ali Rıza(1885-1930), Türk resmindeki figüratif çalışma prensibini ilk kez ciddi 

anlamda temellendiren ve bu minval üzerine eserler meydana getiren Osman 

Hamdi(1842-1910),  eserlerinde yansıttığı ışık ve renk problematiğini başarılı bir 

şekilde yorumlayan ve bu anlamda Türk izlenimcilerinin öncülerinden birisi sayılan 

Halil Paşa(1857-1939) bu öncü gruba dahil edebileceğimiz ressamlardır. Batılı 

anlamda Türk resim sanatının, bir üslup çizgisi ortaya koyan ilk kuşak sanatçıları 

arasında Osman Hamdi Bey ve Şeker Ahmet Paşa ile birlikte ismi geçen bir diğer 

ressam, Süleyman Seyyid’dir. Seyyid, özellikle natürmortlarıyla dikkat çekmektedir. 

                                                 
86 Ankara Resim ve Heykel Müzesi, (ed: Zeyney Yasa YAMAN), Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, 
Ankara, 2012, s.92. 
87 Aytül, Papila, “Osmanlı İmparatorluğu’nun Batılılaşma Döneminde Resim Sanatının Ortaya Çıkışı ve 
Osmanlı Kimliğinin Resimsel Anlatımı”, Gazi Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Sanat ve Tasarım 
Dergisi, S.1, 2008, s.120. 
88 Seyfi Başkan; Başlangıcından Cumhuriyet Dönemine Kadar Türklerde Resim, Atatürk Kültür Merkezi 
Yayını, Ankara,2014, s.229. 



89 

 

Osman Hamdi’yi  bu jenerasyon içerisinde, sanatçı kimliğinin yanında 

Osmanlı coğrafyasındaki sanatsal mahiyetteki kültürel yapılanmanın kurumsallaşma 

aşamasını şekillendiren en önemli kurumlardan birisi olan Sanayi-i Nefise 

Mektebi’nin kurulmasına öncülük etmesii onu Türk Sanatı Tarihi’nde özel bir yere 

koymaktadır Asker kökenli olmayan ve Çağdaş Türk resminin önde gelen 

isimlerinden olan Osman Hamdi Bey, figüratif resmin de öncüsü olmuştur. 

Oluşturduğu figüratif kompozisyonlardaki Oryantalist tavrı ve sıradışı konu 

seçimleriyle ön plana çıkmıştır.  

 
Resim 35: Osman Hamdi Bey; Keskin Kılıç/Seyf-i Katı(Silah Taciri), 1908, 

T.Ü.Y.B 

 

 

 



90 

 

Bu kuşağın sanatsal endişeleri hususnda Osman Hamdi’ninüzerinde 

durduğu mesele oluşturduğu kompozisyonun konusudur. Doğu toplumundan 

panoramalar sunduğu eserlerinde, konu problemine kavramsal bir çerçeveden bakmış 

ve bu doğrultuda eserlerini oluşturmuştur. Şeker Ahmet Paşa, Halil Paşa ve Hoca Ali 

Rıza, daha ziyade empresyonist bir endişeyle, figürden ziyade renklerin ön plana 

çıkartıldığı eserler meydana getirmiştir. Süleyman Seyyid’de ise ışık ve renk gibi 

plastik unsurları ön plana çkartılmış olduğunu görmekteyiz.  

 
Resim 36: Şeker Ahmet Paşa, Manzara, T.Ü.Y.B, 140x175 cm 

 

 
Resim 37: Halil Paşa, Peyzaj,1916,  T.Ü.Y.B, 65x83cm 



91 

 

 
Resim 38: Süleyman Seyyid, Portakallı Natürmort, T.Ü.Y.B, 32.5x40.5 cm 

 

İçinde yetiştiği geleneğe uyarak insan figüründen çok, doğa ile ilgilenen 

sanatçı, Hoca Ali Rıza İstanbul ve çevresine özgü görüntüleri işleyen manzara 

resimleriyle tanınmıştır.  

 
Resim 39: Hoca Ali Rıza, Peyzaj, T.Ü.Y.B, 92.5x130.5cm 

 



92 

 

 

Hüseyin Zekâi Paşa, yurt dışında eğitim almamış olmasına karşın, resme 

olan yeteneğini sürekli öğrenme ve kendini aşma isteğiyle geliştirmiş ve çağdaş Türk 

resminde belli bir yere gelmeyi başarmış bir sanatçıdır.  

 
Resim 40: Hüseyin Zekai Paşa, Ertuğrul Gazi Türbesi, T.Ü.Y.B, 77x100 cm 

 

19. yüzyılda Türk resim sanatında asker ressamlardan başka faaliyet 

gösteren bir diğer ekol primitiflerdir. Primitifler, fotoğraftan yaralanarak resim 

yaptıkları için “Foto-yorumcu” ya da yetiştikleri okul olan Darüşşafaka Lisesi 

nedeniyle “Darüşşafakalılar” olarak adlandırılmıştır.89 1839 yılında Paris’te 

tanıtılan fotoğraf makinesinin üç yıl sonra Osmanlı başkenti olan İstanbul’a 

gelmesiyle bu ekolde sayılan ressamlar, resimlerini fotoğraftan yararlanarak 

yapmaya başlamışlardır. Askerî okul çıkışlı oldukları halde, yurt dışına gitmeden 

sanatçı kişiliklerini yurt içindeki öğretmenlikleri sırasında geliştirmiş. Fahri Kaptan, 

Ahmet Bedri, Hüseyin Giritli, Ahmet Münip, Salih Molla Aşki, Ahmet Ziya ve 

bugün isimleri tam olarak bilinmeyen bir grup ressam, resimlerindeki ayrıntıya inen 

titiz çalışma teknikleri ve özellikle de fotoğraftan yararlanma yöntemleriyle, bugüne 

                                                 
89 Seyfi Başkan; Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türklerde Resim; Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara, 1990, 
s.46. 



93 

 

kadar Batı etkisindeki resim sanatımızın ‘primitifler’i olarak anılagelmiştir. Burada, 

bir çağın ya da dönemin öncüleri anlamında kullanılan ‘primitif kavramı, bu 

anlamıyla ilkel toplumların sanatını ve kültürünü niteleyen kavramdan ayrılır. Bu 

yöntem o dönem oryantalist ressamları tarafından da uygulanan bir yöntemdir. İlk 

olarak Hüseyin Zekai Paşa, Kasımpaşalı Hilmi (1867- ?) ve Ahmet Şekür gibi 

sanatçılarda (1856- ?) başlayan fotoğraftan resim yapma geleneği, onlar gibi asker 

olmayan ancak fotoğraftan resim yapan diğer ressamları da aynı isim altında toplar. 

Fotoğraftan resim yapma geleneği Ahmet Bedri (1871- ?), Kasımpaşalı Hilmi (1867-

? ), Giritli Hüseyin (1873- ?), Mehmet Kangır, Karagümrüklü Hüseyin, Vidinli 

Osman Nuri (1871- ?), Ahmet Ragıp (1871- ?), Salih Molla Aşki (1869- ?) gibi 

sanatçılar tarafından da uygulanmıştır.90 

 
Resim 41: Karagümrüklü Hüseyin, Kariye Camii, T.Ü.Y.B., 76x99.5 cm 

                                                 
90 Seyfi Başkan, Başlangıcından Cumhuriyet’e…., s:227. 



94 

 

 
Resim 42: Giritli Hüseyin, Yıldız Sarayı Bahçesi, 64,5x80,5 cm 

 “Darüşşafakalılar” olarak anılan sanatçıların yaptıkları resimlerin 

konusunu, II. Abdülhamid döneminin Yıldız Sarayı, Kâğıthane, Yıldız Camii, 

Ihlamur köşkleri ve yapılarındaki fıskiyeler, havuzlu bahçeler, yapılara giden fenerli 

yollar, yapı gruplarının uzaktan ya da yakından görünümleri, çok az görülse de 

ziyafet sofralı bir iç mekânın yanı sıra İstanbul ya da Anadolu yörelerinden 

görünümler oluşturur. Fotoğrafik yorum ustaları olan Darüşşafakalı sanatçılar, 

fotoğraf kompozisyonunda yer alan insan figürleri ve diğer detayları arındırarak 

sakin ve durağan kompozisyonlar oluşturmuşlardır. Sanatçıların resimlerinde Işık-

gölge unsurlarını büyük bir titizlikle uyguladıkları gözden kaçmamaktadır. Konu, 

içerik ve kompozisyonel bir yenilik getirmemiş olan Pirimitifler, fotoğraftan çalışma 

prensibi edinmişler ve foto-gerçekçi diyebileceğimiz netlikte eserler meydana 

getirmişlerdir. 

Resim eğitiminin Osmanlı sarayında ve toplumunda gördüğü ilginin 

artması, İstanbul’da ilk özel resim akademisinin açılması, resim, mimarlık gibi 

alanlarda güzel sanatlar eğitimi verecek bir kurumun varlığını gerekli kılmıştır. 

Bunun sonucunda Osman Hamdi Bey önderliğinde, Sadrazam Sait Paşa ve Mithat 

Paşa’nın da yardımlarıyla 1883 yılında Sanayi-i Nefise Mektebi’nin açılışı 

gerçekleşmiştir. 



95 

 

 

4.4. Sanayi-i Nefise Mektebi’nin Önemi ve Osmanlı Kültür 
Tarihine Etkisi 

Mektebin kuruluşunda Tanzimat devrinde eğitim alanında gerçekleştirilen 

faaliyetlerin etkisi büyüktü. Bu dönemde açılan pek çok modern öğretim kurumunun 

yanında güzel sanatlar alanında da bazı gelişmeler kaydedildi. Sultan Abdülaziz’in 

resim sanatı ile yakından ilgilenmesi ve bizzat resim yapması, bu sanatın bağımsız 

bir eğitim kurumu bünyesinde öğretilmesi ve geliştirilmesi için önemli adımların 

atılmasını sağladı. Sultan Abdülaziz tarafından daha önce İstanbul’a getirtilen 

Fransız ressamı Guillemet(1827-1878), İstanbul Beyoğlu’nda Desen ve Resim 

Akademisi adıyla özel bir eğitim kurumu açtı.91 Öğrencilerin iki yıllık çalışmasından 

oluşan bir sergi düzenleyen akademi fazla uzun ömürlü olmadı. Guillemet’nin teklif 

ettiği resmî okul açma meselesi üzerine Mekteb-i Sanâyi-i Nefîse-i Şâhâne adıyla 

anılan okulun açılması Osmanlı-Rus savaşının çok tehlikeli boyutlara ulaştığı bir 

zamana rastlaması ve Guillemet’nin bu esnada hastalanarak vefat etmesi sonucu bu 

teşebbüs sonuçsuz kalmıştır.92 1880 yılında başlayan ve Sanyâi-i Hasene ve Fünûn-ı 

Âliye Mektebi adıyla geniş kapsamlı eğitim yapacak bir yüksek öğretim kurumunun 

kurulması meselesi neticesinde 1881 yılına güzel sanatlar ve yüksek fenlerin 

öğretilmesini temel alan bir müfredat Başmimar Sarkis Bey’e hazırlatıldı.93   Bu 

programda mimarlık öğretimi daha ağırlıklı biçimde yer almaktaydı. Hazırlanan 

nizamnâme ve ders programı birtakım küçük değişiklikler sonrasında kabul edildi ve 

Sanayi-i Nefise Mektebi, 1882’de Osman Hamdi Bey'in, II. Abdülhamit tarafından 

Sanayi-i Nefise Mektebi Müdürlüğü'ne tayin edilmesiyle resmen kuruldu. Okulun 

kuruluşundaki resmi adı, kuruluş fermanındaki şekliyle Mekteb-i Sanayi-i Nefise-i 

Şahane 'dir. Okulun adı, resmi yazışmalarda ve dönemin arşiv belgelerinde ise 

Sanayi-i Nefise Mekteb-i Âlisi olarak geçer. 

                                                 
91 Nilüfer Öndin; Gelenekten Moderne Türk Resim Estetiği(1850-1950), İnsancıl Yayınlarıi İstanbul, 
2011,s.11. 
92 Sezer Tansuğ; Çağdaş Türk Sanatı, Remzi Kitabevi, İstanbul 1993, s.104. 
93 Fatma Ürekli; “Sanâyi-i Nefîse Mektebi”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, İstanbul, 2009, 
s.94. 



96 

 

Başlangıçta Ticaret Nezareti’ne bağlı bir kurum idi.94 1886’da Maarif 

Nezareti’ne bağlandı. Paris Güzel Sanatlar Okulu(Ecole Des Beaux-Art)’nu örnek 

alarak kurulan okulda 1882 yönetmeliğine göre resim, heykeltıraşlık, mimarlık ve 

hakkâklık ile sanat dersleri okutulacak ve öğretilecekti.95 Dersler antik sanat ağırlıklı 

idi. Osman Hamdi Bey, okulun Arkeoloji Müzesi’ne yakın olması gerektiğini 

düşünüyordu. Mimar Alexandre Vallaury’den okulu müzenin ana giriş kapısının 

karşısına, Çinili Köşk'ün yanına inşa etmesini istedi. Vallaury beş derslik ve bir 

atölyeden oluşan küçük bir bina yaptı. 1916’ya kadar kullanılan bu bina, 1892 ve 

1911’de yapılan eklerle genişletilmiştir. Vallaury aynı zamanda mektebin ilk 

mimarlık hocası olarak görevlendirilmiştir.96 

1889’dan itibaren her yıl mektep öğrencileri arasından başarılı üç kişinin 

burslu olarak Avrupa’ya gönderilmeleri kararlaştırıldı. Avrupa’da tahsilini 

tamamlayan öğrencilerin çoğu Sanâyi-i Nefîse Mektebi kadrosunda yer aldı. 1908’de 

II. Meşrutiyet’in ilânından sonra daha fazla sayıda öğrenci ihtisas için Avrupa’ya 

yollandı. Bunlardan Mehmet Rûhî, İbrâhim Çallı ve Hikmet beyler devlet burslusu 

olarak, ressam Avni Lifij, Feyhaman Duran, Nâmık İsmail, Sâmi Bey, Ali Sâmi Bey 

ve Nazmi Ziya Bey kendi imkânları ile Paris’e gittiler.  

1969’da akademiye 1172 sayılı Devlet Güzel Sanatlar Akademileri 

Kanunu’nun kabul edilmesiyle yeni bir statü getirildi ve kurum bilimsel özerkliğe 

kavuşturuldu. 4 Kasım 1981’de kabul edilen 2547 sayılı kanun ve 20 Temmuz 

1982’de çıkarılan 41 sayılı kanun hükmündeki kararnâme ile üniversiteye dönüşerek 

Mimar Sinan Üniversitesi adını aldı. Mimarlık, güzel sanatlar, fen-edebiyat 

fakülteleri, fen ve sosyal bilimler enstitüleri, konservatuvar, sinema-televizyon 

birimiyle Resim ve Heykel Müzesi gibi kuruluşlardan oluşan üniversite 29 Ocak 

2004 tarihinden itibaren Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi adıyla hizmet 

vermektedir. 

                                                 
94 Seyfi Başkan; Başlangıcından Cumhuriyet’e……, s.239. 
95 Derya Uzun Aydın; ‘’Sanayi-i Nefise Mektebi’’ ve Paris Güzel Sanatlar Okulu ‘’L’ecole Des Beaux-

Arts’’ Üzerine Bir Değerlendirme”; Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi, S.6, 2014, s.75.  
96 Osman Hamdi ve Sanayi-i Nefise Mektebi, (haz. Adnan Mimar Sinan Üniversitesi 1983 Yayını 
Çoker), İstanbul, 1983, s.11.  



97 

 

Sanâyi-i Nefise Mektebi, Türk Resim Sanatı tarihimizin mihenk taşlarından 

birisidir. Özellikle figüratif eğilime yönelme meselesinin, Osmanlı topraklarından 

kırılması bu kurumun sayesinde olmuştur. Asker Ressamarda, Primitiflerde  görülen 

genel eğilim olan manzara ve natürmort ağırlıklı çalışmalar bizlere bu dönemde 

halen daha figür meselesine mesafeli durulduğu, geleneksel sanat üretim 

endişelerinin halen daha taşındığını göstermektedir. Zaten bu farkındalıkla, kurumsal 

bir eğitim kurumunun eksikliğini hissetmiş olan Osman Hamdi, Mektebin 

kuruluşunda aktif rol almış ve resim tarihimizdeki ilk kurumsal eğitim yapısını 

oluşturmuştur. Oluşturulan yapı içerisinde yetişen genç ressamlar, Avrupa’ya 

gönderilerek, Batı geleneğinde pentür meselesini yerinde tatbik etme fırsatını 

edinmişlerdir ve Türk Resim Tarihimizdeki önemli bir kuşağı oluşturmuşlardır. Ki 

bu kuşak Çağdaş Türk Resmi’nin önemli ilmeklerini atmış ve Cumhuriyet Devri 

ressamlarının hocalıklarını yapmış ve resim sanatımızın önemli şekillenmeler 

süreçlerini yaşamalarını sağlamıştır. İşte bütün bunların müsebbibi Sanayi-i Nefise 

Mektebi  gibi bir kurumun varlığının neticesinde gerçekleşmiştir. Bu kurumda 

yetişen öğrenciler son Osmanlı yıllarını ve Cumhuriyet’in kuruluş ve gelişim yıllarını 

yaşamış, Osmanlı kültür geleneğininden aldıkları eğitimleri ve birikimleriyle, bu 

temel üzerine Cumhuriyet Devri Sanatı’nı inşa etmişlerdir. 

4.5. Sanayi-i Nefise Mektebi’den Sonraki Süreç 

4.5.1. Osmanlı Ressamlar Cemiyeti 

Osmanlı Ressamlar Cemiyeti,  Türk Resim Sanatı tarihimizde, ortak bir 

sanatsal dil oluştuma endişesiyle değil, sanatçıların haklarını gözeten ve koruyan bir 

sanatçı güruhu olması sebebiyle kurulmuş ilk sanatçı topluluğudur. Daha öncedeki 

bölümlerde açıklamaya çalıştığımız Asker Ressamlar Kuşağı, Primitifler gibi sanatçı 

grupları sanatçıların bilinçli bir şekilde ve ortak estetik bir paydada kurmuş oldukları 

topluluklar değildir. Aynı ortamı paylaşıp, aynı eğilimleri gösteren ressamlarımız 

Sanat Tarihi çalışmalarımız kapsamında  araştırmalarımızda sistematik bir düzen 

olması ve belli bir dönemi ifade istemiyle bu gruplaşmalar, sanat tarihçileri 

tarafından yapılmış  gruplaşmalardır.  Osmanlı Ressamlar Cemiyeti ise çoğunluğu 

Sanayi-i Nefise Mektebi mezunu olan ressam ve heykeltıraşların bir araya gelerek 



98 

 

sanat  ve sanatçıların sorunlarına çözüm bulmak amacıyla kurulan örgütsel bir 

yapıdır. Cemiyet, 1908 - 1919 yılları arasında etkinliğini sürdürmüştür.  

İkinci Meşrutiyetin yaratmış olduğu özgürlükçü ortam içerisinde; Sanayi-i 

Nefise çıkışlı, Batı resmine ilgi duyan genç sanatçılar sanatın ve sanatçıların 

sorunlarını çözmek ve bu özgürlük ortamının ruhuna uygun ve konu ve içerik 

sınırlamasının olmadığı bir ortam hazırlayabilmek için bir örgüt kurmak fikrinde 

birleştiler. Şehzade Abdülmecid Efendi’nin de maddi ve fikir desteği ile bir araya 

gelerek Osmanlı Ressamlar Cemiyeti adını verdikleri cemiyeti kurdular.  Ressam 

Ruhi Arel’in önerisiyle çoğunluğu Sanayi-i Nefise Mektebi mezunu Sami 

Bey(Yetik), Şevket Bey(Dağ), Hikmet Bey(Onat), İbrahim Bey(Çallı), Agah Bey, 

Mehmet Ruhi Bey(Arel), Ahmet Ziya Bey(Akbulut), Halil Paşa, Hüseyin Zekai Paşa, 

Nazmi Ziya Bey(Güran), Hüseyin Avni Bey(Lifij), Feyhaman Bey(Duran), Mehmet 

Ali Bey(Laga) ve Müfide Hanım(Kadri) gibi genç ressamlar, Osmanlı Ressamlar 

Cemiyetinin  üyeleri olarak cemiyetin iskeletini oluşturdular.97  

İlk başkanlığını Sami Yetik’in yaptığı Osmanlı Ressamlar Cemiyeti, kendi 

yayınları ve ilk sanat dergisi olan “Osmanlı Ressamlar Cemiyeti Mecmuası” nın 

yayımlanmasına da yardımcı olan Halife Abdülmecid Efendi tarafından da 

desteklendi.98 Cemiyet ülkemizin o günlerdeki en önemli ressam ve heykeltıraşlarını 

bir araya getirmişti. Osmanlı Ressamlar Cemiyeti Mecmuası cemiyetin yayın organı 

olarak yayımlanmaya başlamıştır. Sergiler açarak ülkedeki resim kültürünün 

gelişimini sağlayamaya çalışmışlar, Türk ressamlarının eserlerinin tanıtmak amacıyla 

Galatasaray Sergileri’ni düzenlenmesini sağlamışlardır.99 Cemiyetin girişimi ile 

başlatılan bu sergi faaliyeti yıllar boyunca geleneksel sergiler olarak her yıl 

düzenlenmeye başlayacaktır. İstanbul’da açılan sergilere her yıl katılan cemiyet, 

Ankara’da açılan Galatasaray Sergileri’ne ise Cumhuriyet’in kuruluşundan sonra 

katılarak etkinlik alanını genişletmiştir.   

                                                 
97 Cemiyetin kurulduğu dönemde soyadı kanunu olmadığından, sanatçılar sonradan almış oldukları 
soyadları parantez içerisinde verilmiştir. 
98 Nilüfer Öndin; Cumhuriyet’in Kültür…..,  s.50. 
99 Nlüfer Öndin, Cumhuriyet’in Kültür…..,   s.51 



99 

 

Cumhuriyet döneminin en önemli ressamları olan bu gençlerin bazılarının 

yurtdışına eğitime gönderilmiş olmaları cemiyetin ilk yıldaki heyecanlı faaliyetlerine 

kısa bir süre durgunluk getirmiş fakat Avrupa’ya eğitim için giden bu gençler 

topluluk ruhunu Avrupa’da da sürdürmüşlerdir.   

İlk kez örgütlü bir sanatçı toplluğu oluşturmuş olan Osmanlı Ressamlar 

Cemiyeti, çıkardıkları yayınlar ve düzenledikleri sergilerle hem günümüz sanat 

yayıncılığının hem de sanat galerinin oluşum ve şekillenmesinde bir rol model 

sunmuştur. 

4.5.2. 1914 Kuşağı 

Batılı anlamdaki Türk Resim Sanatı tarihinin ilk evresi 1914(Çallı) Kuşağı 

ile sona ermektedir. Hemen hepsi Sanâyi-i Nefise Mektebi çıkışlı olan 1914 Kuşağı 

mordern Türk resmini oluşturan ve şekillendiren en önemli jenerasyondur. Öncelikli 

olarak önceki sanatçı kuşaklarında olan figür meselesine dair varolan çekinceyi bu 

kuşağın aştığını ve figür meselesinin etraflıca işlendiğini eserlerde görmekteyiz. 

Daha sonrasında ise oluşturulan kompozisyonların, önceki dönemlere nazaran daha 

olgun, renklerin ve figürlerin daha başarılı bir şekilde eserlerde uygulandıkları 

görülmektedir. Sanayi-i Nefise Mektebi’nin 1910 yılında açtığı sınavı kazanarak dört 

yıl için Fransa. Almanya ve İtalya’ya giden bu sanatçılar I. Dünya Savaşı’nın 

başlamasıyla yurda döndüklerinde İbrahim Çallı’nın sözcüsü olduğu izlenimciliğin 

Türkiye’deki temsilcileri olmuşlardır. Türk Resim Sanatında 1914 yılından itibaren 

başlayan 1914 kuşağı ya da Çallı Kuşağı olarak Sanat Tarihimize geçen sanatçı 

grubunun başını İbrahim Çallı’nın kendisi , Ali Sami Boyar, Hikmet Onat, Ali 

Cemal, Namık İsmail, Nazmi Ziya Güran, Feyhaman Duran, Hüseyin Avni Lifij gibi 

arkadaşları çekti. 



100 

 

 
Resim 43: İbrahim Çallı, Kurtuluş Savaşı’nda Zeybekler, T.Ü.Y.B, 154x186 cm 

 

1914 Çallı Kuşağı’nın resim sanatımızdaki önemli sayılmasının 

sebeplerinden birisi de sanat ortamındaki sivilleşmenin bir sembolüdürler. Askeri 

kökenli ressamların ağırlıklı olarak yer aldıkları dönemden sivil olan 1914 Kuşağı’na 

geçiş ve bu kuşağın taşıdığı çağdaş düşünceler resim sanatımızın şekillenemsi 

etkileyen çok önemli etmenlerdir. Ayrıca 1914 Kuşağı’nın müfredat ve eğitim düzeni 

bağlamında Batılı anlamdaki ilk eğitim kurumumuz olan Sanayi-i Nefise gibi bir 

kurumda eğitim görmüş olmaları, estetik değerlerin farklı yorumlanmasını da 

sağlamıştır.  Türk Resim Sanatı’nda figür geleneğini başlatan  Osman Hamdi 

Bey’den bu ressamlara geçiş, aynı zamanda modernleşme sürecinin de başlangıcını 

oluşturur. Çallı Grubunu  oluşturan ressamlar Şişli’de kurdukları bir atölyede daha 

çok büyük boy savaş resimleri yaparak Viyana ve Berlin’de Osmanlı Muharebe 

Resimleri sergisini yapmayı planladılar.  Kısa sürede hazırlanan eserler Viyana’ya 

götürüldü. 1918 yılında Viyana Üniversitesi salonlarında sergi açılmıştır.100 Türk ve 

yabancı protokolün açılışa katıldığı sergi Türkiye sanat çevrelerinde duyuruldu. 

Dönemin gazete ve magazin dergilerinde yer aldı.  

                                                 
100 Nilüfer Öndin; Cumhuriyet’in Kültür….., s.51. 



101 

 

 
Resim 44: Sami Yetik, Cephane Taşıyan Köylüler, T.Ü.Y.B, 91x131.5 cm 

 

 

 
Resim 45: Mehmet Ruhi Arel, Atatürk’e İstikbal, T.Ü.Y.B 

 



102 

 

Cumhuriyet Dönemi’nde etkinlikleri süren bu sanatçılar, toplumsal konulu 

eserler yanında Atatürk ve devrimlere bağlılığı konu alan resimler de yaptılar. 

Aralarında eğitimci yönleri bulunanlar ise Cumhuriyet dönemi resim sanatçılarının 

yetişmesinde önemli rol oynadılar. 

 
Resim 46: Hikmet Onat, Barbaros’un Türbesi, 1940, T.Ü.Y.B., 65.5x80 cm 

 

 
Resim 47: Feyhaman Duran, Etnografya Müzesi, Atatürk Heykeli, T.Ü.Y.B, 

64.6x52.5 cm 



103 

 

Bu sanatçılar izlenimciliği Türk resmine taşıdılar. Ortak bir sanat anlayışına 

sahip oldukları söylenebilecek olan bu grupta  Hüseyin Avni Lifij simgeci görünümü 

ile farklılık göstermektedir. Grubun İstanbul’daki çeşitli bölgelerden yapmış 

oldukları peyzaj çalışmaları, Nazmi Ziya Güran ,İbrahim Çallı ve Hikmet Onat’ın 

İstanbul’un eserlerinden kendisini göstermiştir.   

 
Resim 48: Hüseyin Avni Lifij, Çeşmeli Manzara, D.Ü.Y.B, 30x40 cm 

 

 
Resim 49: Namık İsmail, Mehtapta Camii, T.Ü.Y.B., 100x84.5 cm 



104 

 

Fransız izlenimcilerin etkisine rağmen her biri kendi özgün çizgisini 

yakalayan, 1914 kuşağının ortak özellikleri; Gün ışığının koyu tonlarından 

arındırılmış, saf renkleri ve ışığın renkler üzerindeki etkilerini yakalamaya çalışarak 

doğaya içten bağlılıklarıdır, Bu kuşak sanatçılarının kendilerinden önce doğayı 

betimleyen, örneğin Hoca Ali Rıza ve Halil Paşa üslubundan farkları; doğayı aynen 

gördükleri gibi tuvale geçirmek yerine bireysel duygu ve yorumlarını da işe 

katmalarıdır. 

Böylece Türk Batılı resmin ilk evresi, 1914 Kuşağı ya da diğer adıyla Çallı 

Kuşağı ile nihayete eriyordu. Buradan sonra kadim bir imparatorluğun tarih 

sahnesindeki son mücadeleleri ve kurulacak olan yeni devlet ile birlikte gelişecek 

olan kültür sanat politikalarımızı inceleyeceğiz. 1914 Kuşağı, Cumhuriyet Devri’nin 

ilk kuşak sanatçılarını eğitecek, şekillendirecek ve sanat yolundaki ilk ilmeği kendi 

elleriyle atacaklardır.  

5. CUMHURİYET DEVRİ TÜRK RESİM SANATI’NIN 
GELİŞİMİ 

İlk ciddi örneklerini Fatih Sultan Mehmed devrinde gördüğümüz yağlı boya 

resim sanatı, bu dönemden sonra pek fazla bir gelişim kaydedememiş ve ağırlıklı 

olarak geleneksel sanatlara rağbet gösterilmiştir. Özellikle Tanzimat ve Islahat 

Fermanı sonrası, Osmanlı’da yaşanan Batılılaşma süreci, Avrupa’yı kendine rol 

model alarak bir değişim dönemini beraberinde getirmiştir. Mühendishane-i Berri-i 

ve Mühendishane-i Bahr-i Hümayun gibi Batılı anlamda eğitim veren askeri okullar 

açılmış, bu süre zarfında Avrupa’daki sanat okullarına öğrenciler yollanmıştır. 

Gelişen süreç içerisinde Sanayi-i Nefise Mekteb-i Ali’si gibi Batılı anlamda eğitim 

veren ilk sanat okulu açılmış, Avrupa’ya gönderilen öğrenciler ülkelerine dönerek 

ülkedeki sanat ortamını şekillendirmişlerdir.     

Daha önceki bölümlerde de incelediğimiz ve yukarıda da kısaca 

bahsettiğimiz resim sanatımızın gelişim süreci, altı asırlık bir Osmanlı kültürel 

zeminine oturan Cumhuriyet devrinde de aynı ciddiyet ve kararlılıkla devam etmiştir.  

1923 yılında Cumhuriyetin ilan edilmesinin ardından başta Atatürk olmak üzere 



105 

 

diğer devlet adamlarının en çok üzerinde durdukları konulardan biri Türkiye 

Cumhuriyeti’ni bilim, teknik ve sanat alanlarında çağdaş devletlerin seviyesine 

ulaştırmak olmuş ve bu hedef doğrultusunda büyük çaba sarf edilmiştir. Cumhuriyet’ 

in ilk yıllarından başlamak üzere yurt dışına yetenekli gençler gönderilerek 

yetişmeleri sağlanmıştır.101 Cumhuriyetin ilanından kısa bir süre sonra 1924 yılında 

yurt dışına gönderilen beş ressam, güzel sanatlara verilen önemin bir göstergesidir. 

Bu uygulama diğer yıllarda da devam etmiş, yalnız resim sanatçılarına değil güzel 

sanatların başka kollarında yetenekli gençlere de yurt dışında eğitim olanağı 

sağlanmıştır. 

Cumhuriyet dönemi resim çalışmalarına bakacak olursak Cumhuriyetin 

ilanından önce kurulmaya başlayan resim birliklerinin Cumhuriyet döneminde de 

kurulmaya devam ettiğini görürüz. 

5.1. Sanatçı Grupları ve Yurt Gezileri 

5.1.1. Müstakil Ressamlar ve Heykeltraşlar Birliği(1929-

1942) 

Yeni kurulan devletin ilk sanatçı birliği olan Müstakiller, 15 Nisan 1929’da 

Refik Epikman, Mahmut Cüda, Ali Avni Çelebi, Muhittin Sebati, Ratip Aşir 

Acudoğlu, Cevat Dereli, Şeref Akdik, Nurullah Berk, Hale Asaf, Fahrettin Arkunlar 

ve Zeki Kocamemi tarafından kurulmuştur.  

Birliği kuran sanatçılardan bir kısmı farklı şekilde ve farklı ülkelerde ikamet 

etmişlerdir.  Cumhuriyet’in birinci yıldönümünde, 1924 Ekiminde Maarif 

Vekâleti’nin düzenlediği bir yarışma sonucu, yarışmayı kazanan beş öğrenci, resim 

öğrenimlerini Fransa’nın başkenti Paris’te yapmak üzere gönderilirler. Refik 

Epikman, Cevat Dereli, Mahmut Cüda, Muhittin Sebati, Şeref Akdik gibi devletin 

imkânları ile gönderilen sanatçıların yanı sıra bireysel imkânlarla Almanya’ya giden 

Ali Avni Çelebi ve Ratip Aşir Acudoğu da vardır. Zeki Kocamemi ise Türk Ocağı 

bursu ile Almanya’nın başkenti Münih’e  resim eğitimi almak için gitmiştir. Daha 

                                                 
101 Ahmet Kamil Gören; “Cumhuriyet’in Kuruluşundan Günümüze Türk Resim Sanatı”, Türkler 
Ansiklopedisi, C.18, Yeni Türkiye Yayınları, Ankara, 2002, s.466. 



106 

 

sonra Hale Asaf ve Fahri Arkunlar da devletin desteğiyle Paris’e giderler. Nurullah 

Cemal (Berk) ise 1924’te de bireysel olanaklarıyla Paris’e gider. 

 

Resim 50: Zeki Kocamemi, Manzara, 1946, T.Ü.Y.B. , 38x55 cm 

 

 

Resim 51: Nurullah Berk, İsrirahat, 1973, T.Ü.Y.B., 100x100 cm 

 



107 

 

 

Alman ve Fransız ekolü üzerine eğitim almış olan Müstakiller, adını 

Fransa’daki La Societé des Artites Indépendans’dan (Bağımsız Sanatçılar Birliği) 

almıştır.102 Müstakil Ressamlar Birliği’nin en çarpıcı tarafı ressamların ortak 

özelliklerinin yok denecek kadar az olmasıdır. Hemen hemen hepsi değişik akımların 

etkisi altında çalışmışlardır, ressamlarımızın hemen hepsinin renkçi kaygılardan çok 

resimlerinde desen sağlamlığına ve çizgiye önem vermişlerdir. 

Müstakil Ressam ve Heykeltıraş Birliği ürettikleri eserler ve yaptıkları 

çalışmalarla bir misyon yüklenmişlerdir. Eserlerine yeni ideolojinin parıltılarını 

yansıtmışlar, ülkenin sanat merkezi olan İstanbul dışında çeşitli sergiler açarak resim 

sanatının yaygınlaştırılmasını sağlamışlardır.  

 

Resim 52: Refik Fazıl Epikman, Vizyon III, D.Ü.Y.B.,  121.7x89.5 cm 

Yapıtlarında ağırlıklı olarak konstrüktivist ve kübik etkiler vardır. 

Konstrüktivizm içerik olarak tabloları etkilemiştir. Sovyet Rusya’da ağırlıklı olarak 

eser verilen Konstrüktivizm’in, Türkiye’de de işlenmesi kaçınılmazdır. Çünkü Rusya 

da, aynı Türkiye’de olduğu gibi yeni bir ideoloji kabul edilmiş ve sanat yeni düşünce 
                                                 
102 Nilüfer Öndin; Cumhuriyet’in Kültür….., s.187. 



108 

 

sistemini halka izah etme ve aktarma görevini üstlenmiştir.  Yeni kurulan 

Cumhuriyet’in yansıtıldığı, bu topraklardaki yeni kalkınma ve inşa hareketlerinin 

halka gösterildiği eserlerin halka yansıtılması, yeni ideolojinin halk tarafından 

benimsenmesini kolaylaştıracağı yorumunu yapmak herhalde son derece yerinde bir 

görüş olmaktadır. Bir bakımdan Müstakiller bu tarz eserleriyle halkı yeni ideoloji 

konusunda bilgilendirme misyonunu yüklenmişlerdir.  

1914 Kuşağı’nın izlenimci tavrını benimsememiş ve daha farklı bir 

kompozisyon arayışına gidilmiştir. Renklerden çok desen ön plana çıkartılmış, 

eserler biçim kaygısı taşımışlardır. Manzara, natürmort, figürlü kompozisyon ile 

bazen gündelik yaşamdan sahnelere de eserlerinde yer vermişlerdir.   

 

Resim 53: Mahmut Cüda, Yemişler, T.Ü.Y.B., 46x55 cm 



109 

 

 

Resim 54: Cemal Tollu, Kurban, 1943, T.Ü.Y.B., 162x130 cm. 

Yeni kurulan devletin ilk sanatçı grubu olan Müstakiller, Türkiye’de 

modern sanatın ilk kuşak sanatçı topluluğu olmasıyla önemli bir yere sahip oldukları 

kadar, modernizm ile bu topraklardaki insanları ve hikayeleri birleştirerek modern 

sanatın temellerini atmışlardır. 

5.1.2. D Grubu (1933-1951) 

Zeki Faik İzer, Nurullah Berk, Elif Naci, Cemal Tollu, Abidin Dino ile 

heykeltıraş ve ressam Zühtü Müridoğlu, 15 Eylül 1933’de Zeki Faik İzer’in, İstanbul 

Cihangir semtindeki Kumrulu Yokuşu, 20 no’lu Yavuz Apartmanı’nda bir araya 

gelirler. Bu tarihte, bir araya gelerek kendi birliklerini kuran bu grup; Türk resim 

sanatı tarihinde kurulan dördüncü birlik olmalarından dolayı (Osmanlı Ressamlar 

Cemiyeti, Sanayi Nefise (Güzel Sanatlar) Birliği ve Müstakil Ressam ve 

Heykeltıraşlar Birliği), Latin alfabesindeki dördüncü harf olan D’yi, Nurullah 

Berk’in önerisiyle seçerler ve kabul ederler.103  Aralarına daha sonra Bedri Rahmi 

Eyüboğlu, Turgut Zaim, Eşref Üren, Eren Eyüboğlu, Arif Kaptan, Salih Urallı, Hakkı 

                                                 
103 Zeynep Yasa Yaman; “D Grubu”, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 
C:2, 1994, s.540. 



110 

 

Anlı, Sabri Berkel, Nusret Suman, Fahrünnisa Zeid ve Zeki Kocamemi’nin 

katılımıyla grup, üye sayısını genişletir. 

 

Resim 55: Hakkı Anlı, Kompozisyon, T.Ü.Y.B, 74.5x60 cm. 

Müstakiller ressamlar ile aralarında belirgin iki fark bulunmaktadır. 

Bunlardan ilki, Müstakiller gibi bir dernek statüsü altında toplanmamışlardır.  

İkincisi ise belli bir estetik anlayış çerçevesinde toplanmışlardır. Müstakiller 

mensubu sanatçılar, genel olarak farklı sanat akımlarını takip etmişler ve ortak bir 

estetik perspektifte buluşmamışlardır. Müstakillerde amaç daha ziyade sanatçı 

haklarını kollamak, gözetmek ve yeni ideolojinin İstanbul dışında farklı bölgelerde 

tanıtılmasını sağlamaktı. Ancak D grubu sanatçıları salt bir biçim dili olarak Kübizmi 

kendilerine seçmişler ve eserlerinde desen endişesini Kübizm vasıtasıyla meydana 

getirmişlerdir.    

D grubu, devletin halkın üst seviyeye çıkması, geniş kitlelere çağdaş sanatı 

beğendirmesi amaçlı uyguladığı politikasını desteklerler. Özellikle devletin 1930’lu 

yıllarda güçlenen “halkçılık” ve “ulusçuluk” politikası doğrultusunda “ulusal bir yeni 

sanat” meydana getirme çalışmalarında son derece etkili olmuşlardır. Gruba özellikle 

Turgut Zaim ve Bedri Rahmi Eyüboğlu’nun katılmasıyla yerel motif ve temalar ile 



111 

 

kübist denilebilecek eğilimlerle Anadolu’nun köylüklerinde geometrik nakış 

soyutlaması arasında belli bir bağ kurmaya çalıştıkları dikkati çeker. 

 

Resim 56: Turgut Zaim, Yörük Köyü, T.Ü.Y.B, 50.5x60 cm 

 

Resim 57: Bedri Rahmi Eyüboğlu, Sarı Saz Çorum, 1966, T.Ü.A, 

122x182.5 cm 



112 

 

 

Grup ilki 8-18 Ekim 1933 tarihleri arasında, Narmanlı Han’ın üst ve alt 

katlarında, sonuncusu 1-15 Ekim 1960 tarihlerinde Beyoğlu Şehir Galerisi’nde 

olmak üzere toplam 17 sergi faaliyeti yürütmüşlerdir. 104 

İlk dönem sanat görüşleri geleneksel Türk birikiminden faydalanmak yerine, 

Batı’daki yeni akımların tanıtılması ve eserlerde uygulanması şeklindeydi. Daha 

sonra özellikle 1937’li yıllarda devletin sanat politikasına yön veren bir tutum 

içerisinde çalışmalarını sürdürdü ve 1940’lı yıllarda da Doğu kültürüne ait hikaye ve 

sahneleri Batı’nın sanatsal teknikleriyle birleştirerek özgün bir yorumlama sürecine 

gidildi.  

Özellikle Anadolu’da açtıkları sergilerle halkın estetik değerlerini geliştirme 

düsturunu kendilerine rehber edindiler. Sanatlarında yerel bir hava yaratma, halk 

sanatları ve Anadolu kültüründen yararlanma görüşü çerçevesinde eserler meydana 

getirdiler.105   

Özellikle 1950’li yıllarda popüler olmaya başlayan soyut sanat çerçevesinde 

gerçekleşen tartışmalar içerisinde yer aldılar ve 1951’den sonra grup üyeleri 

çalışmalarını bireysel olarak sürdürdüler.  

                                                 
104 Zeynep Yasa Yaman; agm, s540. 
105 Nilüfer Öndin; age. , s.190. 



113 

 

 

Resim 58: Zeki Faik İzer, Çapraz Ağaç Dalları, T.Ü.Y.B., 130.3x100.5 cm 

 

5.1.3. Yeniler Grubu: Liman Ressamları (1941-1951) 

Yeniler Grubu olarak bir araya gelmiş sanatçıların pek çoğu ilk olarak 1914 

Kuşağı mensubu sanatçılardan İbrahim Çallı, Feyhaman Duran, Hikmet Onat gibi 

ressamların atölyelerinde yetişmiştir. Daha sonra İstanbul Güzel Sanatlar Akademisi 

müdürü Namık İsmail 1935 yılında rahmete göçünce yerine Mareşal Fevzi 

Çakmak’ın damadı sanat tarihçisi Burhan Toprak getirilir. Burhan Toprak 

döneminde Akademi’ye yabancı hoca alımı yapılır ve 1940’ta İstanbul Güzel 

Sanatlar Akademisi’nin yüksek resim bölümüne, gravürleriyle ünlü Fransız ressam 

Léopold Lévy getirilir. Yeniler Grubu’na mensup ressamların çoğu Lévy’nin 

öğrencisi olmuşlardır. Dönemin ünlü ressamlarını bir araya getiren ve toplumsal 

gerçekçi temalı eser içerikleriyle, toplum sorunlarına eğilen bir topluluk olarak 

dikkati çekmektedir.  

 



114 

 

Bu grubun sanatçıları Nuri İyem, Abidin Dino, Haşmet Akal, Turgut Atalay, 

Mümtaz Yener, Avni Arbaş, Selim Turan, Nejat Melih Devrim, Agop Arad, Fethi 

Karakaş, Ferruh Başağa, heykeltıraş Faruk Morel, afişçi Yusuf Karatay, Kemal 

Sönmezler ve fotoğraf sanatçısı İlhan Arakon’dur.      

 

Resim 59: Nuri İyem, Dededen Toruna, 1981, T.Ü.Y.B, 99.8x200 cm. 

 

 

 

Resim 60: Abidin Dino, Antibes Resimleri 5. T.Ü.Y.B, 96.6x162 cm. 

 



115 

 

 

Resim 61: Avni Arbaş, Atatürk, 1981, T.Ü.Y.B, 146x96cm 

İlk sergilerini, 1941 yılında Matbuat Umum Müdürlüğü’nde106 “Liman 

Şehri İstanbul” adıyla açtıkları için, “Liman Ressamları” olarak da anıldılar.107 

Eserlerinde toplumsal içeriğin önemini vurgulayarak, sanatı ve resmi toplumun 

sorunlarına yönelen, gerçek yaşamı anlatan bir alan olarak şekillendirdiler. Resmi, 

Batı sanat akımlarının etkisinden kurtarmak görüşünü savunmuşlarsa da burada 

vurguladıkları konu; teknik ve yöntemden çok içerik bağlamındaki Batı etkisinden 

kurtarmak amacı gütmüşlerdir. Batı sanat akımlarından kurtarmak demek, tamamen 

Batı’dan kendilerini soyutlama şeklinde algılanmamış, içeriği toplumsal 

meselelerden alırken, bu meseleleri Batılı teknik ve yöntemlerle icra etmişlerdir.  

 

                                                 
106 Kurtuluş Savaşı ve Cumhuriyet döneminde devletin haber alma, basın ve yayın işlerini yürütmekle 
görevli kurum. 8 Haziran 1984 tarih ve 231 sayılı kanun hükmünde kararnameyle günümüzdeki Basın 
Yayın ve Enformasyon Genel Müdürlüğü adını aldı. 
107 Nilüfer Öndin; Cumhuriyet’in Kültür….., s.191. 



116 

 

Yeniler, Léopold Lévy, sosyolog Hilmi Ziya Ülken, psikolog Mustafa Şekip 

Tunç, yazar Ahmet Hamdi Tanpınar ve gazeteci Fikret Adil tarafından 

desteklenmiştir. Grup, 1955 yılına kadar İstanbul’da on sergi açarak, görüşlerini 

yansıtmış, fakat başlangıçtaki ilginin yoğunluğunu koruyamamış ve 1955 yılında 

dağılmışlardır. 

5.1.4. 10’lar Grubu (1947-1952) 

Türk resminde “Yeniler Grubu”nun etkisiyle geleneksel halk kültürü 

kaynaklarına gitmek düşüncesinden sonra, Türk resminde geleneksel halk nakış 

sanatı öğelerine olan ilgisi ile tanınan Bedri rahmi Eyüboğlu atölyesinde eğitim almış 

on ressamın oluşturduğu topluluktur. Sanat eğitimcisi olarak, Çallı’yı anımsatan bir 

etkiye sahip olan Eyüboğlu, öğrencilerini geleneksel halk sanatı konusuna 

yönlendirirken, batı resim sanatının estetik değerlerini öğrenmeden, geleneksel sanat 

biçimlerinin çağdaş yorumlarına ulaşılmasının olanaklı olmadığı konusunda onları 

bilgilendirmekteydi. Mustafa Esirkuş, Nedim Günsür, Leyla Gamsız, Hulûsi Saptürk, 

Fahrünisa Sönmez, İvy Stangali, Turan Erol, Orhan Peker, Mehmet Pesen ve Fikret 

Otyam tarafından Mayıs 1947’de kurulan grubun amacı; “Anadolu’nun geleneksel 

nakış öğeleriyle çağdaş Batı resminin teknik ve anlatım biçimlerini birleştirerek, 

doğadan ve var oldukları çevreden seçtikleri konuları yöresel bir dil ve çağdaş 

sanatın soyutlama anlayışıyla işlemekti.”108  

İlk sergilerini Akademi’nin lokantasında açan grup; lokanta kapısının sağına 

ve soluna astıkları afişlerle bir nevi resim sanatındaki görüşlerini de özetler bir tutum 

ortaya koymuştur. Kapının bir tarafına astıkları afişte kilim nakışı, diğer tarafına 

astıkları afişte ise İspanyol ressam El Greco’ya ait bir insan figürüne yer 

vermişlerdir.109 Bu iki afişle hem Doğu sanatının figüratif şemasını hem de Batı 

sanatının teknik ve yöntemlerini kabul ettiklerini anlatmak istemişlerdir. İki sanat 

düsturunu tek bir potada eriterek, kendilerinden önce de var olan özgün bir sanat 

üretimi amaçlamışlardır. 

                                                 
108 N. Arslan; ‘’Onlar Grubu’’, Eczacıbaşı Sanat Ansiklopedisi, Yapı Endüstri Yayınları, C.3, İstanbul, 
,1997, s.1376. 
109 Nilüfer Öndin, age, 193 



117 

 

 

Resim 62: Fikret Otyam, Gelin Başı, T.Ü.Y.B, 84x122 cm 

Onlar, Türk resim sanatında önemli bir toplumsal hareket olarak dikkati 

çekmiş, sonraları üyelerinin bir kısmının resmi bırakmasına karşın büyük bir bölümü 

çalışmalarına devam etmiş ve Türk resim sanatına önemli katkılarda bulunmuşlardır. 

 

Resim 63: Leyla Gamsız Sarptürk, Figürlü Kompozisyon, D.Ü.Y.B, 

78x48.5 cm 

 



118 

 

 

Resim 64: Nedim Günsür, Onuncu Köy, 1963 T.Ü.Y.B, 50x80 cm 

 

Türk resmindeki gruplaşmalar hakkında genel bir değerlendirme yapmak 

gerekirse; Cumhuriyet Devri’nin öncü ve nadide sanatçılarının oluşturdukları gruplar 

temelde,  Batı’nın tekniği ile Doğu’nun özgün motiflerini ve kendi yaşamlarından 

pasajları ve gözlemlerini pentürde birleştirmişlerdir. Müstakiller, aslında sanatsal bir 

öz yakalamaktan çok, bir dernek ve resmimizdeki kurumlaşma merhalesini tamamlar 

nitelikte bir profil çizmiştir. Mensubu olan sanatçıların hemen hepsinin ayrı bir 

sanatsal görüşten etkilenmesi, Müstakil ressamların bir dernek görüntüsünden öteye 

gidemediğini ancak Cumhuriyet tarihimizin ilk sanatçı örgütlenmesi ve yeni kurulan 

devlet ideolojisinin halka, sanatları aracılığıyla tanıtılmasını sağlamaları, Müstakil 

ressamları Türk Resim tarihimizde önemli bir yere koymaktadır. Batılı anlamda belki 

de ilk örgütlenmemiz D Grubu olarak görülebilir. Öncelikli olarak Müstakillerden 

farklı bir sanatsal öz endişesi taşımışlardır. Tıpkı Müstakiller gibi İstanbul dışında da 

sergiler açarak yerel halka yeni devletin değişim ve gelişim aşamalarını resimleriyle 

sunmuşlardır. Liman Ressamları olarak da adlandırdığımız Yeniler Grubu ise, 

teknikten çok içerik hususunda bir endişe taşımışlar, toplumsal gerçekçi bir dikkatle 

eserlerinde halkın sorunlarını, endişelerini ve onların yaşamlarından pasajları 

tuvallerinde yansıtmışlardır. 10’lar grubu ile Doğu ve Batı sanatları arasındaki köprü 

daha sağlam bir temele oturtulmuş, teknik ve motifler bu minvalde şekillenmiştir.  



119 

 

 

5.2. Yurt Gezileri (1938-1943) 

Cumhuriyet devrinde kurulmuş ve faaliyet göstermiş olan bütün sanatsal 

grup ve derneklerin temelde amaçladıkları şey, devletin yeni ideolojisini halka, 

yarattıkları desenler ve kullandıkları renklerle aktarmak istemeleridir. Bu sanat 

faaliyetlerini icra ederken, Doğu desen ve hikayeleriyle Batı teknik ve yöntemlerini 

tuvalleri üzerinde birleştirerek eserler silsilesi meydana getirmişlerdir. Çoğu grup ve 

bu gruplara mensup sanatçılar, bu süre zarfı içerisinde Anadolu coğrafyasına da 

açılmışlar, çeşitli sergiler düzenleyerek halka ulaşmaya çalışmışlardır. Ancak 

Anadolu çevresi ile ressam ahalisini en ciddi anlamda buluşturan ve eserler 

yaratılmasını sağlayan dönem Yurt Gezileri dönemidir. Böyle bir sanat hareketinin 

önerileri Nafi Atıf Kansu ve Rıdvan Nafiz gibi eğitimcilerden gelmiştir.110 

Cumhuriyet Halk Partisi, kültürel faaliyetlerini düzenlediği Halkevleri vasıtasıyla 

Yurt Gezileri programını yürütmüşlerdir.  

Yurt Gezileri temelde; 1938-1943 yılları arasında 48 ressamın Anadolu’nun 

çeşitli vilayetlerine gönderilerek, Anadolu halkının yaşamlarından, motiflerinden ve 

geleneklerinden çeşitli panoramaların yansıtılmasını amaçlamış bir sanatsal üretim 

dönemidir. 1-30 Eylül 1938’de I. Yurt Gezisi ile başlayan süreç, 1 Temmuz – 30 

Eylül 1943’te yapılmış olan VI. Yurt Gezisi ile sona ermiştir. İbrahim Çallı, 

Feyhaman Duran, Hikmet Onat, Cemal Tollu, Zeki Kocamemi, Ali Avni Çelebi, 

Bedri Rahmi Eyüboğlu, Cevat Dereli, Malik Aksel, Zeki Faik İzer, Refik Epikman, 

Abidin Dino, Nurullah Berk, Eşref Üren, Cemal Bingöl, Avni Arbaş, Halil Dikmen 

gibi Türk resminin önde gelen ressamlarının katıldığı Yurt Gezileri süreci sanatçılar 

açısından önemli hususlar içerir. Sanatçılar, ilk defa belli bir müddet Anadolu 

coğrafyasında halk ile iç içe bir yaşam sürerek, dönemin Anadolu’sunun gerçeği ile 

karşılaşırlar. Öte yandan zamanlarını sadece sanatlarını icra etmek üzere tesis ederler 

ve yaptıkları resimlere yoğunlaşarak Anadolu ve Anadolu insanı üzerine dikkatli 

gözlemler yaparlar. Ayrıca o zaman kadar resimle tanışmamış olan Anadolu 

                                                 
110 Sezer Tansuğ; Çağdaş Türk Sanatı, Remzi Kitabevi, İstanbul, 1993, s.216. 



120 

 

insanının ressamı görmesini, resmin nasıl yapıldığına tanık olmasını sağlarlar. Yurt 

Gezileri genel anlamda, sosyolojik anlamda “farkındalık yaratma”nın çok başarılı bir 

örneğidir.  

Bu süreçte sanatçıların üretmeleri gereken azami eser miktarı parti 

tarafından belirlenmiştir. Örneğin; I. Yurt Gezisi’nde 4 resim, II. ve III. Yurt 

Gezisi’nde 6 resim, IV. Yurt Gezisi’nde 6 resim ve 1-2 metre uzunluğunda 

kompozisyon, V. ve VI. yurt Gezisi’nde ise 10 resim ve 1.5-2 metre uzunluğunda 

kompozisyon her sanatçıdan talep edilmiştir.111            

Yurt Gezileri ile ilgili en olumlu görüşler ise; sanatçıların uzun yıllar 

boyunca mesken tuttukları İstanbul’u terk ederek Anadolu semalarına ve halkına dair 

bir tanışıklık ve aidiyet hissetmeleridir. Bu sayede yeni ışık ve renk keşfini tecrübe 

etmişler, yeni kompozisyon, desen ve geleneksel sahneleri tuvallerine 

yansıtmışlardır.  

Çeşitli sanatçıların sanat dünyasını etkileyen Yurt Gezileri 6 sene 

düzenlenerek son bulur ve 1944 yılında bütün Yurt Gezileri resimleri Ankara’da 

sergilenir.    

Özellikle desen, renk, içerik gibi sanatsal tartışmaların döndüğü böylesi bir 

dönemde 1950’li yıllara geldiğimizde, sanat tartışmaları başka bir boyuta ulaşır. 

Soyut Sanat görüşlerinin yaygınlaşmaya başladığı; sanat üretim ve faaliyetlerinin 

merkezi olan Paris, Londra, Münih gibi önemli Avrupa başkentlerinin konumunu 

New York’a kaptırdığı ve II. Dünya Savaşı sonrası sanat tartışmalarının yapıldığı 

böylesi bir ortamdan, Türk Resim sanatı da nasibini almış ve farklı estetik ve sanatsal 

arayışlar ön plana çıkmaya başlamıştır. 

                                                 
111 Nilüfer Öndin; age, s.109. 



121 

 

 

5.3. 1950 Sonrası Çağdaş Türk Resim Sanatı’ndaki 
Gelişmeler  

Cumhuriyet’in ilanından sonra ülkede meydana gelen sanatsal gelişmeler, 

resim sanatımızdaki çağdaşlaşma aşamasının ikinci evresi olarak görülebilir. Bu 

sürecin ilk evresi, Cumhuriyet öncesi Osmanlı devrinde yaşanmıştır. III. Selim 

devrinde Batılı müfredatın uygulandığı askeri okullar bünyesinde yetişen ve Batı 

teknik ve üsluplarıyla  haşır neşir olan öğrenciler resim tarihimizdeki “Asker 

Ressamlar Kuşağı” olarak bildiğimiz grubu oluşturmuşlardır. İlerleyen süreç 

içerisinde Avrupa’ya eğitim almak maksadıyla gönderilmiş öğrenciler, orada 

öğrendikleri teknik ve üslupları, Osmanlı topraklarında karşılaştıkları manzaralarla 

birleştirmiş ve uygulamışlardır. Daha sonra Sanayi-i Nefise Mektebi’nin açılmasıyla 

sivilleşmeye başlayan resim sanatımız, 1914 (Çallı) Kuşağı’nın Paris’ten dönerek 

tatbik etmeye çalıştıkları eserlerle bizim nazarımızda birinci evresini tamamlamıştır.  

İkinci evre ise yeni kurulan devletin uyguladığı sanat politikaları ile 

şekillenmiştir. Çeşitli sanatçı grup ve derneklerinin kurulması, devletin sanatçıları 

destekler nitelikteki çalışmaları ve Yurt Gezileri kapsamında sanatçı ile Anadolu 

insanı ve manzaralarının buluşturulması faaliyetleri resim sanatımızda hissedilen 

çağdaşlaşma meselesini biraz daha ileriye götürmüştür. Bu dönemde Batılı 

anlamdaki teknik ve üslup denemeleri, icra eden sanatçılar tarafından daha iyi 

kavranmış ve eserlere konu olmuş hikayeler daha bu toprağın hikayelerini anlatır 

vaziyette bir çalışma üslubu göstermiştir. 

Üçüncü evre ise 1950’li yıllardan itibaren resim sanatımızda başlayan soyut 

figür ve kompozisyonların işlenmesi meselesiyle başladığı kanaatindeyiz. Nitekim 

özellikle 1950’li yılları çıkış noktası olarak almamızın belirli sebepleri vardır.  

Öncelikli olarak ülke II. Dünya Savaşı sonrasındaki süreçte çeşitli deneyimler 

yaşamıştır. Tek partili sistemin yönetiminde geçen 22 yıllık bir süreç sonunda, ülke 

çok partili demokratik sisteme geçmiştir. II. Dünya Savaşı’na bizzat katılmamasına 

rağmen devlet, tüm dünyada tartışılmaya ve sorgulanmaya başlayan meselelerden 

kendini soyutlayamamış ve biraz daha globalleşen dünyada Batı ile olan ilişkilerde, 



122 

 

Batı’nın görüşlerini rol model alarak izlenen politika, ülkedeki eğilimlere yön 

vermiştir.                

     Türkiye’de çağdaş resim sanatındaki soyutlama ve bireyselleşme 

meselesini irdelemeden önce, sanıyorum ki soyut sanatın ne olduğuna, ilk ortaya 

çıktığı devre ve ilk çalışmaları veren sanatçılara bakmak yerinde bir tutum olacaktır. 

Soyut Sanat, özellikle 20. yüzyıl çağdaş resim sanatının dominant ifade biçimi 

olmuştur. Soyut sanata dair genel bir tanımlama meselesine gelecek olursak; bir 

nesneyi ifade eden somut gerçekliğin, biçiminin bozularak, salt renk ve şekil düzeni 

endişesiyle ifade edilmesidir. Girift bir mesele olan soyut sanat tabiri aslında tek bir 

sanatçıya, esere ya da güruha atfedemeyeceğimiz bir konudur. Akademik sanata 

karşı ortaya çıkmış olan empresyonizm ile birlikte aslında soyutlamacı bir bakış açısı 

belirmeye başlamıştır. Tabii burada sanatçılar salt gerçeklikten ayrılmamışlar lakin 

eserlerinde çizgilerin yerine renklerin ön plana çıkmasıyla, farklı bir görsel 

pespektifin fitilini ateşlemişlerdir. Gelişen süreç içerisinde resim, temsili 

gerçeklikten soyutlanarak ağırlıklı olarak renk kümelerini ön plana çıkarmış ve 

özgün bir ifade biçimi yaratılmıştır. Bu yeni ifade biçiminin yolunu açan ilk 

sanatçının Rus ressam Wassily Kandinsky (1866-1944) olduğu kabul edilmektedir.   

Bir resmin konusunun öncelikle resmin kendisi olduğunu ifade eden 

Kandinsky, Moskova’da 1895 yılında Fransız İzlenimcileri sergisinde Monet’nin, 

“Kuru Ot Yığınları” resminde ot yığınlarından ziyade renge ve ışığa yoğunlaşmış, 

kendisinin 1910’a tarihlediği suluboya resmiyle aslında soyut resmin ilk örneğini 

vermiş, saf bir resim dili yaratabilmek için çalışmalarını 1909’da “Doğaçlamalar”, 

1910’da “kompozisyonlar”, 1911’de ise “İzlenimler” gibi eserleriyle 

sürdürmüştür.112     

Soyut resme dair yaptığımız bu kısa bilgilendirmeden sonra, ülkemizdeki 

soyut resmin nasıl geliştiği ve işlendiği meselesine gelelim. 1950’den sonra 

sanatçılar bir grup hareketi içerisinde yer almak yerine, bireysel bir ilerleyiş 

kaydetme ihtiyacıyla hareket etmişlerdir.  

                                                 
112 Ahu Antmen; 20. Yüzyıl Batı Sanatında Akımlar, Sel Yayıncılık, İstanbul, 2014, s.81. 



123 

 

1950’li yıllarla birlikte özgürlükçü demokratik anlayışın devlet yapısında 

hissedilmesi, sanatsal ortama da yansımış ve Batı’daki sanatsal akım ve faaliyetlerin 

günü gününe izlenildiği bilinçli bir dönem yaratılmıştır. Sanatçıların kişisel 

eğilimlerine göre farklı üsluplar araştırdıkları dönem yine 1950’li yıllar içerisinde 

olmuştur.  

Soyut resmin Türk sanatçıları tarafından pratikte uygulandığı zaman dilimi 

1940’lı yılların sonu yada 1950’li yılların başında, İstanbul, Ankara ve Paris’te 

uygulanmaya başlanmıştır. Paris’te Hakkı Anlı, Nejad Devrim, Selim Turan ve 

Abidin Dino’nun yanı sıra, Fahrünnisa Zeid ve Mübin Orhon’un da bu akıma uygun 

çalışmalar yaptıkları izlenmektedir.113 Yine bu dönemde Turgut Zaim’in minyatür 

sanatımızın şematik etkisi altında yaptığı soyut  resimlerden söz edebiliriz. Daha 

sonra Nuri İyem, Zeki Faik İzer, Ferruh Başağa ve Adnan Çoker gibi akademiye 

bağlı sanatçılar da non-figüratif resim çalışmalarına yönelmişlerdir. Abidin Dino 

ismi, belki çağdaş Türk resim tarihimizdeki en özgün ve çalışkan isimlerden bir 

tanesidir. İlk olarak D Grubu ile birlikte sanatsal gruplaşmalar içerisinde yer alan ve 

yerel motifler ile Batı’nın şematik formlarını birleştirerek eserler üreten Dino, soyut 

dönem içerisinde de kendini geliştirerek özgün yapıtlara imzasını atmıştır.    

Soyut sanat yönelimiyle alakalı ciddi faaliyetlerden birisi 1953 yılı başında, 

Ankara’da Dil ve Tarih Coğrafya Fakültesi’nde, Adnan Çoker ile Lütfü Günay’ın 

ortak açtıkları ve “sergi öncesi” diye adlandırdıkları ilk soyut sanat sergilerinden biri, 

resmin bir düşünce işi olduğunu vurgulayan yazılı açıklamaları da kapsıyordu.114   

Bu dönemde özellikle bahsedilmesi gereken bir sanatçı varsa o da Yüksel Arslan’dır. 

Sanatındaki yarı Batılı kaynak ile yarı yerli kültür kaynaklarına dayanarak 

gerçeküstücü bir üslupla ürettiği eserleri dikkat çekmektedir. 1955 ve 1959’da açtığı 

sergilerde, Sezer Tansuğ’un tanımıyla “fantastik muhayyelesinden”  süzülen 

eserleriyle geniş ölçüde ilgi uyandırmıştır.115 

                                                 
113 Sezer Tansuğ; Çağdaş Türk Sanatına Temel Yaklaşımlar, Bilgi Yayınevi, Ankara, 1997, s.184. 
114 Sezer Tansuğ; Çağdaş Türk Sanatı, s.246. 
115 Sezer Tansuğ; Çağdaş Türk Sanatı, s.248.  



124 

 

 

Resim 65: Adnan Çoker; Yeniden Yapılanma, 1962, T.Ü.Y.B, 130x162 cm 

 

1950’li dönemin ressamları, soyut resim ile olan ilişkilerinde özellikle eski 

Türk kaligrafisinden ve geleneksel figür kompozisyonlarından hareketle çizgisel bir 

yönelime gitmişlerdir.  Dönemin sanatçıları mümkün mertebe soyut sanata dair 

ürettikleri içerikleri, geçmişte üretilmiş sanatsal icraları irdeleyerek geleneksel bir 

temele dayandırma ihtiyacı hissetmişlerdir. Çünkü her ne kadar çağdaş bir 

perspektiften konuya bakılmaya çalışılmışsa da, İslam inancıyla bezenmiş Anadolu 

görsel kültür tarihinin figür ve unsurları, Hıristiyan kökenli bir sanatın teknik ve 

yöntemleriyle yansıtılması meselesi, sanıyorum ki dönem sanatçılarının çağdaş soyut 

sanatını irdelerken, karşılaştıkları en büyük problemlerden biri olarak görülmüş 

olabileceği yorumu kanaatimizce ulaşılabilecek bir yorumdur.  



125 

 

 

Resim 66: Mübin Orhon, 1973, K.Ü.G, 45x37 cm 

 

1950’li yıllarda ağırlık kazanan sanatçıların eserlerini ürettikleri üslup olan 

soyut resim,  1960’lı yıllara geldiğimizde yeni figür ve desen kompozisyonları 

arayışı dönemine evrilmiştir. GSA’dan Avrupa uzmanlık eğitimi burs sınavlarını 

kazanan Nejad Devrim 1946’da, Selim Turan ve Hakkı Anlı da 1947’de Paris’e 

gönderilmişlerdir. Bu sanatçılar ve daha önce Avrupa soyut sanat akımlarını tanımış 

olan Fahrünnisa Zeid (ki  kendisi Nejad Devrim’in annesidir), Paris’te lirik-soyut 

sanat akımına yönelmişlerdir. “Paris Ekolünü” oluşturan bu sanatçılar, burada soyut 

sanat meselesine ilişkin daha olgun ve sağlıklı bir çalışma ortamı bulmuşlardır. 

Paris’te bulunan Türk sanatçıları, soyut kompozisyonlarını üretirken sanat 

geçmişlerinde yer alan unsurları da kullanarak, kendilerini Avrupalı sanatçılardan 



126 

 

ayıran görsel kültür farklılığını da yansıttıkları görülmektedir.116  1950-1970 

arasındaki dönemde Türk resim sanatındaki soyut çalışmaları genel bir ifadeyle 

toparlamak gerekirse; geçmişin yarattığı kültürel veri geleneği üzerine 

temellendirilmeye çalışılmıştır.  

 

Resim 67: Fahrünisa Zeid, Dalyan, D.Ü.Y.B, 43x54 cm 

 

1970 sonrasındaki Türk resim sanatındaki duruma bakacak olursak, 1950’li 

yıllardan beri süregelen, sanatçıların bireysel olarak çalışma prensibi meselesi bu 

dönemde de yoğunlaşarak devam etmektedir. Her dönem bir ilerleme gösteren 

ülkemiz ile Batı arasındaki ilişkiler bütünü bu dönemde de devam etmiş ve bu 

ilişkiler neticesinde Türk resmi az da olsa kendine Batı’nın sanat sahasında yer 

bulabilmiştir. 70’li yıllardaki sanat sahamızdaki önemli gelişmelerden biri de, sanat 

alanımızdaki pratik gelişmelerin teorik bilgilerle desteklenmeye çalışılması 

meselesidir. Batı’nın sanatsal perspektifinin ve teknik meselelerinin daha iyi 

anlaşılabilmesi üzerine çeşitli yayınlar ve çeviriler yapılmıştır.  

                                                 
116 Sezer Tansuğ; Çağdaş Türk Sanatına Temel……., s.183. 



127 

 

Bu dönemdeki resim sanatımızda soyut çalışmalarla birlikte figüratif 

çalışmalar önem arz etmiş ve olgun kompozisyonlar üretilmeye çalışılmıştır. Soyut 

sanat figürlerinin en yoğun olarak meydana getirilmeye başlandığı 1960’lı yıllardan 

1980’lere kadar figür meselesi farklı bir araştırma konusunu gündeme getirmiştir. 

1960-80’li yıllar arası yeni figüratif arayış ihtiyacı doğmuş ve bu minvalde 

çalışmalar çoğalmıştır. Özellikle Orhan Peker, Yüksel Arslan Cihat Burak gibi 

sanatçılar yeni figüratif deneyimi meselesine, yaptıkları başarılı eserlerle yön 

vermişlerdir. Nedim Günsür’ün geniş mekan-küçük figür anlayışıyla meydana 

getirdiği eserler de figüratif meselesi üzerine ilgi çekici kompozisyonlar 

oluşturmuştur.117 70’li yıllar; yeni kompozisyon ve figüratif arayışların, sistematik 

sergi açılışlarının, Türk resminin Batı’nın sanat sahasında kendini biraz da bilinir 

kıldığı ve resim teorisi anlamında ilk defa çeşitli kaynakların edinildiği bir süreç 

olarak karşımıza çıkmaktadır. 

 

Resim 68: Cihat Burak, Eylemlerimiz, 1971, T.Ü.Y.B, 139x139.5 cm 

 

                                                 
117 Sezer Tansuğ; Çağdaş Türk Sanatı, s:276.  



128 

 

1980’li yıllar özellikle darbe yılları olarak algılanmaktadır. Mevcut siyasal 

ve sosyal figürler ve oluşumlar bu dönem ile birlikte çeşitli değişikliklere uğramış ve 

bir baskı dönemi oluşturulmuştur. Siyasi partiler kapatılmış ve dönemin siyasi, 

sosyal ve kültürel ortamı darbeci zihniyetin amaçladığı düşünce yapısı doğrultusunda 

şekillendirilmiştir. 80’li yılların sonuna ortalarına doğru devlet kurum ve kuruluşları 

sivilleşmeye başlamış, darbe sonrası yapılan ilk genel seçimde Turgut Özal’lı ANAP 

birinci parti olarak çıkmıştır. Bu iktidar ile birlikte, zaten Batı kültürü ile yoğun olan 

ilişkiler artarak devam etmiş ve her anlamda ithalatçı bir dönem bu topraklar 

üzerinde başlamıştır. Pek tabi sanat ortamı ve anlayışı da bu ithalatçı politika 

hususunda şekillenmiştir. Bunun ilk önemli emareleri 1987 tarihi ile birlikte 

ülkemizde ilk kez İKVS düzenlenen sanat bianelleri ile olmuştur.118 Bu dönemden 

sonra kültür-sanat dünyamız bianel kültürü ve İKSV kurumuyla yoğun bir etkileşim 

içerisine girmiştir.  

80’li yılların resim anlayışı ise bu dönemde soyut bir anlayış sergilemiş, 

genç kuşak sanatçılar büyük boyutlu tuvaller üzerindeki kompozisyon çalışmalarıyla 

dikkati çekmiştir. Özel galeri yoğunlu çerçevesinde bir sanat etkinliği anlayışı ön 

plana çıkmıştır. Bununla birlikte geleneksel ve tarihsel kavram,olay ve figürler farklı 

bir görsel dil ile ele alınmaya başlanır. Özellikle Erol Akyavaş, Murat Morova ve 

Ergin İnan gibi kaligrafi, minyatür gibi geleneksel sanatlarla olan etkileşimlerini 

tuvalleri üzerine yansıtan sanatçılarımız önem arz etmektedir. Ayrıca Balkan Naci 

İslimyeli, Bedri Baykam, Bubi, Hale Arpacıoğlu gibi sanatçılarımız da bu dönemin 

önemli ressamları arasında yer almaktadır.   

90’lı yıllar bireyin kendisini toplumdan yavaş yavaş soyutlamaya başladığı 

dönem olarak tanımlayabiliriz. Uzakların yakınlaşmaya başladığı, teknolojinin(başta 

internet) ciddi aşamalar kaydederek insanların hayatlarını ilk kez yoğun manada 

etkilediği bir dönemi görüyoruz. Bilgiye ulaşmanın ve ulaşılan bilgiyi depolama 

olanaklarına erişen, klasik haberleşme yöntemlerinin demode olmaya başladığı, 

televizyonun çok kanallı bir hal aldığı dönemde toplum globalleşen dünyaya entegre 

olmaya başlamış ve bir değişim ortamı oluşturulmuştur. 

                                                 
118 Özkan Eroğlu;age, s.172. 



129 

 

Sanatsal üretim faaliyetlerinin de içinde bulunduğu toplumun sosyo-kültürel 

değişimine bağlı olarak etkilenmiştir. 1980’lerin ortasında liberalist söylemler ve 

tutumlar 1990’lı yıllarla iyice oturmuş bir hal sergilemiştir. Bunun sonucunda 

sanatsal ortamda bir piyasa ortamı doğmuştur. Artan sanat galerilerinin sayısı ve 

gelişen süreç içerisinde galerilerin sanatsal faaliyetlerden sorumlu en yetkili yerler 

olmaları, Osmanlı’nın son dönemlerinden Cumhuriyet’e, oradan da 1940’lı yılların 

sonuna kadar sanatçı gruplarının ve akademinin ağırlıklı olarak söz hakkı bulunduğu 

ortamdan, özel sanat galerilerinin ve bireysel mahiyette çalışma prensibi edinen 

sanatçıların ağırlıklı olarak daha aktif faaliyetler yürütmeleri doğal olarak sanat 

içeriğini de etkilemiştir ve süreç günümüze kadar böylece (hatta daha da artarak) 

gelmiştir.    

 

 

 

 

 

 

 

 

 



130 

 

6. ALEVİ-BEKTAŞİ İNANÇ SİSTEMİNİN 
TERMİNOLOJİK ÇERÇEVESİ VE İKONOGRAFİK 
UNSURLARININ GELENEKSEL SANATLARIMIZDAKİ 
YANSIMALARI 

6.1. İnanç Sisteminin Tarihsel Kökeni ve Şekillenmesi 
Meselesi 

Alevilik ve Bektaşilik temelde aynı düşünce ve inanç değerleri sistemine 

bağlıdır. Fakat farklılık gösteren bir iki nüans noktaları mevcuttur. Bu farklılıklara 

metnimizin ileriki sayfalarında değineceğiz. Meseleye öncelikle tarihsel süreç 

içerisinde nasıl bir şekillenme meydana geldiğini açıklayarak başlayalım. 

Alevilik kavramı sözlükte; “Hz. Ali’ye bağlı olan mezhep ve tarikatların 

genel adı” olarak tanımlanmaktadır.119 Alevilik terimi aynı zamanda İslam kültür 

tarihinde, Hz. Ali’nin soyundan gelenler manasında ve daha sonraları siyasi, 

tasavvufi ve itikadi anlamda da kullanılmıştır.120  

Tarihsel olaylar silsilesine baktığımızda İslam dünyasında baş gösteren 

ayrılığın doğması İslam tarihindeki belli başlı olaylar neticesinde gerçekleşmiştir. Bu 

olayların en önemlilerinden birisi Gadir-i Hum mevzusudur.  

Gadir-i Hum mevzusu; Hz. Peygamber’in Veda Haccı dönüşünde 

gerçekleşen bir olaydır. Hz. Muhammed, Veda Haccı dönüşü, Gadir-i Hum denilen 

yerde konaklanmasını buyurmuştur. Burada kendisine Maide Suresi’nin 67. Ayeti 

nazil oldu.121 Veda Hutbesini ümmetine bildirmiştir. Burada “Sekaleyn Hadisi”122 

olarak geçen ünlü hadisini bildirmiştir. Daha sonra; konuşmasını bitiren Hz. 

Muhammed, Hz. Ali’yi sağ tarafına almış ve onun elini tutarak; “Ben kimin mevlası 

isem Ali de onun mevlasıdır. Allah’ım, onu seveni sev, ona düşman olana düşman 

                                                 
119 Türkçe Sözlük, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara, 1988, C.1, s.49. 
120 Ahmet Yaşar Ocak;” Alevi”, TDV İslam Ansiklopedisi, Ankara, 1989, C.2, s.369. 
121 “Ey Peygamber! Sana indirileni tebliğ et. Eğer bunu yapmazsan Peyagmberlik görevini yerine 
getirmemiş olursun.” 
122 "Size paha biçilmez iki şey bırakıyorum: Allah'ın kitabını ve Ehl-i beytimi. Benden sonra bunlara 

sarılırsanız asla sapıklığa düşmezsiniz". 



131 

 

ol!” şeklinde Hz. Ali’ye hitap etmiştir.123 Bu mesele İslam tarihi içerisinde Sünni 

muhaddislerin (Tirmizi, İbn Mace, Ahmed b. Hanbel gibi) hadislerinde de 

geçmektedir. Ahmed b. Hanbel’in naklettiğine göre; Hz. Peygamber’in Gadir Hum 

denilen yerde konakladğını, öğle namazının akabinde Hz. Ali’nin elini kaldırarak 

“Ben kimin mevlâsı isem Ali de onun mevlâsıdır. Allahım, ona dost olana sen de 

dost ol, ona düşman olana sen de düşman ol!” dediğini nakletmektedir.124 

Hz. Peygamber’in 8 Nisan 632 yılında Medine’de vefat etmesinden hemen 

sonra(hatta öyle ki Hz. Peygamber’in cenaze namazının kılınması ve defnedilmesi 

beklenmeden) gündeme gelen en önemli konulardan birisi yeni İslam halifesinin kim 

olacağı konusudur. Vaktiyle Hz. Peygamber hastalığının ilerlediği bir dönemde 

odasında yatarken, yanında bulunan kimselerden kağıt ve kalem isteyerek vasiyestini 

yazmak istemişse de odada bulunanlardan olan Ömer(İkinci Halife), Hz. 

Peygamber’in ağır hasta olduğunu, kendisinde olmadığını ve O’nun sünnetinin bu 

gibi konular için yeteceğini belirterek, Peygamber’in bu isteğinin yerine 

getirilmemesine neden olmuştur.125 Ensarın126 ve muhacirin127 halifenin kim 

olacağına dair  Sakifetü Beni Saide’de yaptığı toplantının haberini alan Ebubekir; 

Ömer’i ve Ebû Ubeyde b. Cerrah’ı yanına alarak toplantıya dahil olur.128 Yapılan 

toplantı sonucu Ebubekir halife seçilir. Bu olay neticesinde İslam Tarihi’nde Râşid 

Halifeler Dönemi başlamış olur.129 Hz. Ali ise bu olaylar cereyan ederken Hz. 

Peygamber’in cenaze işleri ile meşgûldü. Daha sonraki süreçte Ebubekir, vefat 

etmeden önce yerine Ömer’i halife olarak tayin ettiğini belirtir. Ömer’in vefatından 

sonra da Osman, toplanan şûranın almış olduğu kararla üçüncü halife seçilir  

                                                 
123 Ethem Ruhi Fığlalı, “Gâdir-i Hûm”, TDV İslam Ansikloepdisi, TDV Yayınları, C.13, İstanbul, 1996, 
s.279. ; Cemal Sofuoğlu, “Gadir-i Hum Meselesi” , Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 
S.XXVI, 1983, s.461. 
124 Ahmed b. Hanbel, Müsned Iv, Ocak Yayıncılık, (çev: Hasan Yıldız, Hüseyin Yıldız, Zekeriya Yıldız),  
İstanbul, 2014, s.281. 
125 Mustafa Fayda; “Ömer”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, C.34, İstanbul, 2007, s.45. 
126 Hz. Peygamber’e ve muhacirlere Hicret zamanı yardımcı olan Medineli Müslümanlar 
127 Mekke’den Medine’ye hicret eden Müslümanlar 
128 Neşet Çağatay, İbrahim Agah Çubukçu, İslam Mezhepleri Tarihi, Ankara Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Yayınları, Ankara, 1985, s.5. 
129 Sabri Hizmetli, “Genel Olarak Râşid Halifeler Dönemi Olayları: Sonuçları ve Etkileri”, Ankara 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi,  C.39, S.1, Ankara, 1999, s.27. 



132 

 

Halifelik mevzusunda Hz. Ali’nin hakkının gasp edilmesi ile fikir 

ayrılıklarının yaşandığı İslam Tarihi’nde, Hz. Ali Halife olduktan sonra da kendisine 

yapılan muhalefetin artarak devam etmesi İslam’daki farklı görüşlerin ciddi manada 

dillendirilmesine sebep olmuştur.  Ancak en kesin ayrımı yaratan hadise ise Sıffin 

Savaşı’dır. Hz. Ali, halife olduktan sonra, Şam valisi Muaviye kendisine biat 

etmemiştir. Bunun üzerine Sıffin Savaşı cereyan etmiş ve gerçekleşen harp 

neticesinde Hz. Ali’nin ordusu, savaşı galip bitirecekken Muaviye’nin askerleri 

mızraklarının ucuna Kur’an yapraklarını takarak barış istemişlerdir. Hz. Ali ve 

ordusunun Kur’an-ı Kerim’e verdikleri değer nedeniyle saldırıya geçmemesi 

sonucunda Muaviye yenilgiden kurtulmuştur.   

Muaviye’nin bu tavırları neticesinde İslam’da “Hakem Olayı” olarak 

adlandırılan bir süreç yaşanmış ve bu olay neticesinde Muaviye halifeliği gasp 

etmiştir. Muaviye’nin güttüğü bu politika İslam’daki görüş farklılıklarını da iyiden 

iyiye gün yüzüne çıkarmıştır. Daha sonra halifeliği veraset sistemine bağlaması, bu 

makamın babadan oğula geçen bir sisteme dönüştürmesi nedeniyle İslam devletinde 

kayırma ve kutuplaştırma politikaları meydana gelmiştir. 

İslam tarihinin en elim ve en vahim mevzusu ise Kerbala Vakası’dır. 

Muaviye’nin oğlu I. Yezid halifeliğe geldikten sonra, bütün İslam aleminin kendisini 

tanımasını ve biat etmesini istemiştir. Toplumun büyük bir kısmı kendisine biat 

etmiştir. Ancak Hz. Muhammed’in torunu ve Hz. Ali’nin oğlu Hz. Hüseyin buna 

karşı çıkmıştır. Ailesinin hakkının gasp edildiğini ve halifeliğin Ben-i Haşimi 

sülalesinin hakkı olduğunu bildirmiştir. Gelişen süre içerisinde Kûfe130 halkı  Hz. 

Hüseyin’e mektuplar yazarak O’nun yanında olduklarını ve kendisine biat ederek 

halifelik makamında kendisini görmek istediklerini yoğun bir şekilde iletmişlerdir. 

Bunun üzerine Hz. Hüseyin ve ev halkı Medine’den Kufe’ye doğru yola çıkmışlardır. 

Kerbela çölünde Hz. Hüseyin ve yanındaki 72 yareni Yezid’in ordusu tarafından 

engellenmiştir. Hz. Hüseyin’in Yezid’e biat etmesi istenmiş, aksi takdirde 

Kerbela’dan çıkamayacakları Hz. Hüseyin’e bildirilmiştir. Bunun üzerine Hz. 

Hüseyin başta kendisi, iki evladı olan 18 yaşındaki Ali Ekber ve kundaktaki 6 aylık 

                                                 
130 Hz. Ali zamanında devletin merkezi Irak’ın Kufe şehrine taşınmıştır. 



133 

 

evladı Ali Asker ve kardeşi Celâl Abbas  olmak üzere bütün askerleri katledilmiştir 

ve İslam tarihinin en kara lekesi olarak Kerbela Vakası tarih sahnesinde yerini 

almıştır. Bu Vaka aynı zamanda İslam tarihindeki mezhepsel oluşumları ve ümmet 

içerisindeki farklı tutumları tescillemiştir. 

Yukarıdaki paragraflarda Aleviliğin ortaya çıkmasına sebep veren sosyal ve 

siyasal olaylar silsilesi özet bir şekilde sunulmaya çalışılmıştır. İslam’daki 

ayrışmanın sebeplerini toparlamak gerekirse, Hz. Ali’nin hilafeti döneminde 

Muaviye’nin takınmış olduğu tavırlar, Hz. Hasan’ın karısı tarafından Muaviye’nin 

oyununa gelerek zehirlenmesi, Hz. Hüseyin ve ailesinin Kerbela’da yaşadığı katliam 

yani kısaca Hz. Muhammed’den sonra onun Ehl-i Beytine kastedilmesi ve sürekli 

mevcut iktidar tarafından dışlanması İslam’daki mezhepsel oluşumun temel sebepleri 

olarak görülebilir.  

İslam medeniyetinde Hz. Muhammed’in vefatından sonra; Kur’an’ın bir 

kitap haline getirilmesi,  genişleyen İslam topraklarının farklı kültür dairelerine 

komşu olması gibi durumlar söz konusu olmuştur. Bunun üzerine İslam 

medeniyetinin komşu olduğu bu kültür daireleri vasıtasıyla elde ettiği çeşitli 

kaynaklar (Antik Yunan devri filozoflarının eserleri, Hristiyan ve İbrani kültürüne 

dair kaynaklar gibi), inanç sistemi içerisinde farklı yorumların ve düşüncelerin 

filizlenmesinin ilk tohumlarını atmıştır. Bu farklı yorumların ve fikirlerin filizlendiği 

devirde başta İran olmak üzere tasavvufi yorum ve açıklamaların İslam topraklarında 

hızla yayıldığı anlaşılmaktadır.131 

İslam’ın özellikle Türkler arasında ilk dönemlerde, Emevi politikaları 

sebebiyle yayılamadığı hatta İslam karşıtı bir politika izlendiği anlaşılmaktadır. 

Ancak tasavvufi hareketler Türkler arasında kabul görmüş ve benimsenmiştir. 

Özellikle Horasan, tasavvufi faaliyetlerin merkezlerinden birisi haline gelmiştir. 

Çeşitli vesilelerle buraya gidip gelen Türkler arasında tasavvufi düşünce sistemi 

yayılmıştır. Çünkü Türk kültüründe yer alan belli başlı kavramlar ile topraklarındaki 

dervişlerin faaliyetleri arasında benzer noktalar görmüşlerdir. Örneğin esrarlı sözler 

ihtiva eden ilahiler okuyup halka iyiliklerde bulunan dervişler, Türk kültüründeki 
                                                 
131 Fuat Köprülü; Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, Diyanet İşleri Başkanlığı, Ankara,1981, s.14-15. 



134 

 

ozanların yerini almışlardır.132 Ayrıca Emevilerin, Türk topraklarında yaptığı 

saldırılar ve Hz. Muhammed’in soyuna yapmış oldukları eziyet sebebiyle Hz. 

Muhammed ve Hz. Ali soyuna karşı besledikleri olumlu tutumları beslemiştir.133  

İşte bu süreç neticesinde Hacı Bektaş-i Veli’nin fikir dünyasının şekillendiği 

Horasan, tasavvufi fikriyatın önemli merkezlerinden birisi olmuştur. Ancak devrin 

getirmiş olduğu çatışmalar ve doğudan gelen Moğol tehlikesi Horasan civarından 

Anadolu’ya büyük bir göç dalgası yaratmıştır. Alevi Bektaşi terminolojisinde 

Horasan Erenleri olarak bilinen dervişler, başta Hacı Bektaşi Veli olmak üzere 

Anadolu’ya gelerek İslam’daki tasavvufi fikirlerin, bu topraklarda şekillenip 

gelişmesini sağlamıştır.  

6.2. Alevi-Bektaşi İnanç Sisteminin Temel Değerler Silsilesi 
ve Nüansları 

Alevi-Bektaşi inanç sistemi temelinde; Hak-Muhammed-Ali, Ehl-i Beyt ve 

On İki İmam sevgisi ile hümanizm düsturu çerçevesinde şekillenmiş bir inanç 

sistemdir. Alevi-Bektaşiliğin Anadolu’da halk arasında yayılması ise XIII. yüzyılda 

Hünkar Hacı Bektaşi Veli’nin düşünce sisteminin halk arasında kabul görüp 

yayılmasıyla başlar. Daha önce de bahsettiğimiz gibi temelde aynı değerler sistemine 

bağlı olan Alevilik ve Bektaşilik; pratikteki bir iki hususta birbirinden ayrılmaktadır. 

Genel olarak Alevi-Bektaşi inanç sistemindeki görüş; “Yol bir sürek binbir” 

prensibidir. Buradaki mevzu kişinin hangi yoldan gittiği değil,  kişinin nereye 

gittiğidir.   

Benzerlik arz eden inanç değerleri incelendiğinde; cem ibadeti iki inanç 

sisteminde de ortak bir unsur olarak karşımıza çıkmaktadır. İçeriğinde farklı nüans 

noktaları olmasına rağmen, her iki inanç sistemindeki temel ibadet cem ibadetidir. 

Bu ritüel her iki grupta da toplu bir şekilde yapılmaktadır. Kadın-erkek farkı 

gözetilmeksizin, meclisteki herkesin cinsiyet vasıflarından sıyrılarak bir “can” 

                                                 
132 Fuat Köprülü; age., s:17-21 
133 Belkıs Temren; Bektaşiliğin Eğitsel ve Kültürel Boyutu, Bektaşi Kültür Derneği Yayınları, Ankara, 
1998, s.23. 



135 

 

olduğu düsturuyla ibadetler yürütülür. Alevilik ve Bektaşilikte kişinin manevi 

doygunluğa ulaştığı ibadet cem ibadetidir.   

Alevi-Bektaşi inanç sistemindeki önemli ortak değerlerden birisi de kişinin 

kendisini sorguya çektiği ritüel olan görülme-sorulma ya da baş okutmadır. 

Alevilikte görülme-sorulma olarak adlandırılmakta, Bektaşilikte ise baş okutma 

adıyla kavramsallaştırılmaktadır. Bu ritüel her sene bir kereye mahsus olmak üzere 

yapılır. Kişi aynı yolu sürdüğü ve aynı yol içerisinde ikrar verip nasip alan134 

kişilerin toplandığı bir meclisteki alanın ortasına gelir ve kendisi; Alevilikte Dede, 

Bektaşilikte ise Baba makamı tarafından sorguya çekilir. Bir diğer tanımlamayla 

özünü dara çeker. Bu ritüel Alevi-Bektaşi toplumunda bir nevi mahkeme işlevini 

görür ve bu inanca mensup olmuş kişilerin gerek kendilerine gerekse toplumsal 

yaşamdaki hareketlerine çekidüzen vermesini sağlayan bir dürtü oluşturur. Gerek 

sosyal gerekse manevi yaşamındaki hal ve tavırları baz alınarak kendi öz eleştirisini 

yapar ve mecliste hazır bulunanlardan da kişi ile ilgili malumat alınır. Eğer özünü 

dara çekmiş olan bireyden herkes hoşnutsa yani diğer bir isimlendirmeyle razıysa o 

kişi görülme ya da baş okutma merasimini tamamlamış olur. Bu ritüel; Kur’an’da 

Fecr Suresi’nde 27. ayetten 30. ayete135 kadar geçen sureler baz alınarak 

uygulanmakta ve temellendirilmektedir. Buradaki maksat kişiye bir kontrol 

mekanizması endişesi oturtmak ve hümanizm değerleri çerçevesinde bir bakış açısı 

sağlama dürtüsü edinmesini sağlamaktır. 

On İki İmam kavramı; inanç sistemindeki yol ulularının geldikleri sulbü 

tanımlayan bir kavramdır. Kerbela’da şehit edilen Hz. Hüseyin’in, Kerbela 

sahrasından sağ kalabilen tek oğlu olan Hz. Zeynel Abidin vasıtasıyla Ehl-i Beyt’in 

soyu devam edebilmiş Bugün Alevi-Bektaşi inanç sistemindeki ortak olan yol 

ulularının hepsi bu kıymetli soydan gelmişlerdir ve inanç sistemini; bu soyun 

aktardığı temel inanç öğretileri ve değerleri vasıtasıyla şekillendirmişlerdir.  

                                                 
134 İkrar ve nasip meselesi terminolojik kısımda daha ayrıntılı tanımlanacaktır.  
135 Fecr Suresi 27. Ayet: ‘’Ey sükûna kavuşmuş benlik!” Ayet 28: ‘’Dön Rabbine razı etmiş ve razı 
edilmiş olarak” Ayet 29: ‘’Gir kullarımın arasında!” Ayet 30: ‘’Gir cennetime!” 



136 

 

Her bir İmamdan sonra, o İmamın evlatları arasında bu makama en fazla 

layık olan kişi gelir. Çünkü Ehl-i Beyt’in yarattığı uygulama pratiklerini ve inanç 

sistemine dair önemli bilgilere vakıf olmak, sonraki nesillere aktarılmasını sağlama 

hususunda halkı bilgilendirmek önemli bir vazife olduğundan On İki İmam silsilesi 

liyakat sistemi doğrultusunda şekillenmiştir.  

Tevella ve teberra kavramları iki inanç sisteminin de ortak kavramlarından 

bir tanesidir. Tevella; Ehl-i Beyte dost olana dost olmak, teberra ise Ehl-i Beyte 

düşmanlık güdenden uzak olmak ve ondan kendini korumaktır şeklinde 

tanımlanabilir. İnanç sisteminin temelini arz eden Ehl-i Beyt kavramı inanç 

sisteminin yapı taşlarından birini oluşturur.  

Alevi-Bektaşi inancının en temel göstergelerinden birisi de ozanların 

oluşturmuş olduğu Alevi-Bektaşi edebiyatıdır. Ozanlar tarafından nakledilmiş 

nefesler vasıtasıyla inanç sistemindeki önemli kavramlar, günler ve kişiler alegorik 

bir üslupla dile getirilmiş ve söylenegelmiştir. Bu ozanlar içerisinde “Yedi Ulu 

Ozan” olarak tanımlanan bir grup üstat vardır. Bu üstatların nakletmiş oldukları 

nefesler bugün dahi aynı önem ve titizlikle Alevi-Bektaşi meclislerinde, 

ibadetlerinde zakirler tarafından feyz alınması ve manevi bir haz edinilmesi 

maksadıyla okunmakta ve işlenmektedir. Zakir; “zikr eden, tekrar eden”  anlamına 

gelmektedir ve Alevi-Bektaşi inanç sistemindeki nefes icralarını yerine getirmekle 

görevli kimseledir. Bu nefeslerin okunmasındaki maksat ise yine Kur’an temellidir. 

Maide suresi 35. Ayet’te geçen “Ey îmân edenler! (Allah'tan korkup kötülüklerden, 

ilâhî sınırı aşmaktan) sakının; O'na yakın olmak için vesile arayın ve yolunda cihâd 

edin; ola ki korktuğunuzdan kurtulup umduğunuza kavuşursunuz.” ifadesi gereğince 

nefes ve bağlama Alevi-Bektaşi inanç sisteminde; Allah’ı anmak ve O’na iyi bir kul 

olmak için icra edilen vesilelerden birisidir.   

Yedi Ulu Ozan; Fuzuli, Yemini, Virani, Nesimi, Şah Hatayi, Pir Sultan 

Abdal ve Kul Himmet’in oluşturduğu ozanlar topluluğudur. Birbirlerinden farklı 

zamanlarda, farklı bölgelerde yaşamış olmalarına rağmen, Alevi-Bektaşi inanç 

sistemin ortak değerlerini ve inancın çerçevesini nefeslerine konu eden, kendilerine 



137 

 

has üsluplarıyla bunları nakşeden ozanlardır ve her iki inanç sisteminde de çok 

önemli ver hürmete layık bir konumları vardır. 

Her iki inanç sisteminde de ortak olan değerlerden birisi de belli başlı 

günlerdir. Kurban Bayramı’nın birinci gününden itibaren 20 gün sonra 10 gün 

sürecek olan Muharrem Orucu başlar. Bu oruç, Hz. Hüseyin ve 72 yareninin 

katledilmelerinden duyulan üzüntü ve acıların çerçevesinde geçirilmeye çalışılır. Bu 

oruç vakti içerisinde su içilmez, et yenmez ve eğlence gezip tozma gibi etkinlikler 

mümkün mertebe yapılmaz. Yedi Ulu Ozan’dan birisi olan Fuzuli’nin “Hadikat’üs 

Süeda”136 adlı eseri okunarak kişi olabildiğince matem havasına bürünür. Tutulan 

orucun sayısı bölgelere göre farklılık göstermesiyle birlikte esasen 10 günlük bir 

zaman dilimini kapsar. Çünkü 10. gün Hz. Hüseyin rahmete göçmüştür. 10. günden 

itibaren de aşureler halk tarafından pişirilmeye başlar. Esasen bütün İslam alemi 

açısından vahim bir olayı bizlere hatırlatan Muharrem Orucu, ekseriyetle Alevi-

Bektaşi inanç sistemine mensup insanlar tarafından daha fazla sahiplenilir ve bu 

zaman dilimi içerisinde yapılması gereken ritüeller gerçekleştirilir.  

Alevi-Bektaşi toplumu için önemli günlerden birisi de Nevruz Bayramı’dır. 

Her sene 21 Mart’ta kutlanan bu bayram Hz. Ali’nin doğduğu gün olması hasebiyle 

büyük bir önem taşır. 21 Martta Alevi-Bektaşi toplumunda “Nevruz Cemi” 

düzenlenir ve gelen bahar ile birlikte başlayacak olan taze bir yaşam dönemine şükür 

edilir.  Yine önemli günlerden bir tanesi de Hıdırellez ‘dir. Hıdırellez; Hz. Hızır ile 

Hz. İlyas’ın buluştuğu günü ifade eder. Mitolojik özellik ihtiva eden Hz. Hızır ve Hz. 

İlyas’tan; Hz. Hızır karada, Hz. İlyas ise denizde zor dudumda kalmış olanlara 

yardım eteleriyle anılırlar. 5 Mayıs’ı 6 Mayıs’a bağlayan gece Hızır’ın ve İlyas’ın 

buluşacağına inanılır. bu sebeple de 5 Mayıs’ı 6 Mayıs’a bağlayan geceyi zor 

durumda olanlar, hastalar dua ederek geçirirler. Ertesi gün teşekkür ifadesi olarak 

unlu yiyecekler hazırlanarak komşulara dağıtılır.  

Alevilik ve Bektaşilik arasındaki farklı görüşlere gelecek olursak; Alevilikte 

kan bağı düsturu önemlidir. Kişi eğer Alevi bir anne veya babadan gelmiyorsa Alevi 

olamaz. Alevilik doğuştan gelen bir özelliktir ve sonradan edinilemez. Ama 
                                                 
136 Saadete Ermişlerin Bahçesi 



138 

 

Bektaşilikte böyle bir görüş yoktur. Kişi eğer, Bektaşiliğe meyilli ise alacağı eğitim 

ve bekleyeceği belirli bir zaman diliminden sonra Bektaşiliğe intisap edebilir. Bunun 

yanı sıra Alevilik daha eski dönemlerde kırsal kesimdeki halk tarafından usul ve 

erkânı yürütülürken, Bektaşiler ağırlıklı olarak şehirlerde ikamet edip, şehirde 

Bektaşiliğin pratik eylemlerini yerine getirirlerdi. Pek tabii içinde bulunduğumuz 

modern çağda böyle bir ayrım artık söz konusu değil ancak önceki devirlerde, 

dönemin getirmiş olduğu şartlar ve görüşler doğrultusunda bölgesel bir şekillenme 

meselesi söz konusuydu.  

Diğer bir mesele ise; Alevilik daha ziyade sözlü anlatım geleneği 

çerçevesinde şekillenmiş bir prensip üzerine halk arasında yayılmıştır. Ancak 

Bektaşilikte böyle bir husus söz konusu değildir. Öncelikli olarak Hacı Bektaş-i 

Veli’nin yaratmış olduğu düşünce sistemi 16. yüzyıl başlarında Balım Sultan137 

tarafından usul ve erkân düzenlenip yazılı hale getirilmiş ve kurumsallaştırılmıştır. II. 

Beyazıt devri (1481-1512) itibariyle de kurumsallaşması artmış ve klasik tarikat 

tanımına uygun tasavvufi bir örgütlenme meydana geldi. Böylece Bektaşilikteki 

pratik usuller yazılı kaynağın olması vesilesiyle tutarlı bir ölçütte sabitlenmiş oldu.      

Özellikle Hacı Bektaşi Veli’nin Yeniçeri Ocağı’na dua etmesi hasebiyle 

Yeniçerilerin Hacı Bektaş’ı Pir olarak kabul etmeleri, Bektaşiliğe Osmanlı 

toplumunda daha farklı bir değer atfedilmesine sebebiyet vermiştir. Öyle ki Osmanlı 

devlet adamlarından dahi Bektaşiliğe intisap eden kimseler vardır. Bu mevzua en 

önemli örnek ise Kânuni Sultan Süleyman devrinin vezirlerinden Server Ali 

Paşa’nın, bütün mevki ve gücünü bir tarafa bırakarak Bektaşiliğe intisap etmesi 

gösterilebilir. Hatta ve hatta Bektaşi tarikatında ulaşılabilecek en üst makam olan 

Dedebabalığa layık görülmüş ve kendisi Bektaşi tarikat tarihinin ilk Dedebaba 

unvanıyla anılan zat-ı şerifi olmuştur.138  

 

                                                 
137 Bektaşilikte, yazılı erkânı oluşturması ve düzenlemesi sebebiyle Pir-i Sâni(İkinci Pir) olarak 
anılmaktadır.  
138 Dedebabalık kurumunun maiyetine dair açıklama Bektaşiliğin Teşkilatlanması başlıklı kısımda 
yapılacaktır. 



139 

 

Bektaşilik ve Alevilik arasındaki en temel farklardan birisi de liyakat 

sistemi meselesidir. Bektaşilikte kişi verdiği emek ve çalışmaları karşısında belirli 

mertebelere getirilir.139 Alevilikte ise kan bağı esas olduğundan böyle bir liyakat söz 

konusu değildir. Bunun yanında Alevilikte usul ve erkan gereği ibadetleri yürüten 

makam “Dede” makamı olarak adlandırılır ve daha önce de belirttiğimiz gibi kan 

bağı esas alınarak o makama geçecek kişi belirlenir. Ancak bu husus Bektaşilikte 

tamamen farklı işler ve kademelenir. Bir kere ibadeti yürüten makamın 

isimlendirilmesi Bektaşilikte farklıdır. Bektaşilikte bu makam “Baba” makamı olarak 

adlandırılır ve kan bağı gibi bir zorunluluk yoktur. Kişi Bektaşiliğin usul ve erkânı 

çerçevesinde tarikat içerisindeki çalışmaları ve davranışlarıyla bu makama 

getirilebilir. Liyakat Sistemi, özde bir pratikte birtakım farklılıklar içeren bu iki inanç 

sistemini birbirinden ayıran en belirgin özelliklerden birisidir.   

6.3. Alevi-Bektaşi İnanç Sistemindeki Önemli Kavramlar 

Meselemizin özünü daha iyi anlayabilmek ve irdeleyebilmek adına 

terminolojik bir harita çizmenin yararlı olacağı kanaatindeyiz. İnanç yapısına dair 

öne çıkan kavramlar, terminolojik bir sözlük anlayışı düzeniyle, nizami bir şekilde bu 

başlık altında kendisine yer bulacaktır.  

6.3.1. Ayn-i Cem  

Cem kelimesi Arapça “toplanma, bir araya gelme” anlamı taşır. Özellikle 

Bektaşi tarikatı içerisinde yer alan ayn-i cem kavramı; Bektaşiliğe intisap etmiş yani 

çeşitli ritüelleri yerine getirerek tarikata girmeye söz vermiş, yemin etmiş kişilerin 

katılabildiği özel bir cem ibadetidir.  

 

 

 

                                                 
139 Bektaşiliğin Teşkilatlanması başlığında bu husus açıklanacaktır. 



140 

 

6.3.2. Çerağ Uyarmak 

İnanç sistemindeki en temel kavramlardan birisi de çerağ uyarmaktadır. 

Çerağ kavramı; sadece mumdaki fitilin ateşlenmesiyle açıklanabilecek bir husus 

değildir. İnanç sisteminde yer alan her ritüel gibi çerağ uyandırma ritüeli de Kur’anla 

temellendirilmiştir. Nur Suresi’nin 35. ve 36. ayetleri gereğince cem ibadetleri 

içerisinde çerağ uyandırma vazifesi yerine getirilir. Çerağ uyarmadaki maksat; 

insanın çevresini bilgi ve görgüsüyle tıpkı uyandırdığı çerağ gibi aydınlatmasıdır. 

Çünkü çerağ, bilginin, aydınlanmanın ve bilimin sembolüdür.140  

6.3.3. Dâr  

Alevi-Bektaşi İnanç sistemi içerisindeki en önemli kavramlardan birisi de 

dâr kavramıdır. Kişinin cem ibadetine başlanmadan evvel; daha önce yapmış olduğu 

uygunsuz hâl, tavır  ve sözden kaynaklı iç hesaplaşmasını sözlü olarak yapabildiği 

veya hazır bulunan mecliste anlaşmazlık yaşadığı bir kişi ile alakalı ihvanın huzuruna 

çıkarak, hakkını talep edebildiği bir kavramdır. Dar kavramı bir nevi mahkeme 

işlevini yansıtmaktadır. Kişinin manevi olgunluğa ulaşma prensibini kendine düstur 

edinerek ruhani dinginliğini sağlamaya çalıştığı bu inanç sistemi, dar kavramıyla da 

kişinin sosyal hayatını olgun ve dingin bir hissiyatla şekillendirmekte, kendisine, 

çevresine ve doğaya karşı daha sorumlu hissettirmektedir.  

6.3.4. Cönk Defterleri 

Bektaşi inancı en nihayetinde köklü olan kurumsal yapısıyla bir eğitim yeri 

olarak görülebilir. Kişi burada, tıpkı bir öğrenci gibi çalışır, derslerini dinler ve 

ödevlerini yapar. İşte bu anlattıklarımızın en önemli esamesi cönk defterleridir. Kişi 

kendi benliğini arındırma, vücut şehrini tanıma ve hayatını anlamlandırma 

meselelerini düşünürken, cönk defterlerine tasavvur ettiği düşüncelerini nakleder. 

Bektaşi inancında Babalık mertebesi öğretici mertebe olarak görülür ve Bektaşiliğin 

usül, erkân ve işleyişi, Babaların öğrettikleri kaideler çerçevesinde şekillenir. İşte bu 

şekillenmenin haritasını bizlere cönk defterleri verir. Bu defterlerde; kişinin ne 

                                                 
140 Mustafa Şişman; Hacı Bektaş Veli, Sepya Kitaplar, Ankara, 2013, s.123. 



141 

 

zaman ve kimden nasip alarak Bektaşi yoluna intisap ettiği, çeşitli Bektaşi nefesleri 

ve özümsemeye çalıştığı öğretilere dair fikir ve yorumlar gibi çok önemli bilgiler yer 

almaktadır.  

6.3.5. Bektaşiliğin Teşkilatlanması   

Yukarıdaki metinlerde Bektaşiliğin köklü kurumsal yapısından bahsettik. Bu 

kurumsal yapıyı incelediğimiz zaman karşımıza bir eğitim kurumundaki, bir 

şirketteki gibi görev dağılımlarının yapıldığı dikkati çekmektedir. Bektaşilikte esas 

olan kavramlardan birisi de liyakat sistemdir. Bu teşkilatlanma, liyakat sistemi 

gözetilerek kurulmuş ve şekillendirilmiştir. Buna göre; Bektaşilik kurumunun ilk 

mertebesi “muhip” kavramıyla açıklanmaktadır. Bir kişi Bektaşiliğe intisap ettikten 

sonra muhip sıfatını taşır. İkrar vermiş, nasip almış,yemin etmiş kişi anlamında 

kullanılan muhiplik, Bektaşi liyakatındaki ilk mertebedir. Manevi anlamdaki eğitim 

meselesi muhiplik ile başlar ve kişi potansiyeli doğrultusunda gelişir ve hizmet eder. 

Daha sonraki mertebe Dervişlik makamıdır. Nasip almış kişi; yaptığı çalışmalar, 

hizmetler ve örnek davranışlarıyla gerekli görülürse Dervişlik makamına getirilir. 

Bektaşi terminolojisinde, kişinin manevi olgunluğa erişmedeki ulaşabileceği en üst 

mertebe dervişlik makamıdır. Dervişler makamları gereği hizmet ehlidir. Daha 

sonraki mertebe ise Babalık makamıdır. Bu makam mürşit  kavramıyla 

açıklanmaktadır. Bektaşilikteki eğitici ve yol gösterici süreç Babalar tarafından 

yürütülmektedir. Bektaşi tarikatına mensup olmak isteyen bir kişiyi, yola alma yani 

nasip verme mevzusu Babalık makamı ile başlar ve nasip verdiği kişi, o Babanın yol 

evladı olur. Postnişinlik141 kavramı da Babalık makamıyla birlikte başlayan 

kavramlardan bir tanesidir. Daha sonraki merhale ise Halifebabalık makamıdır. 

Halifebabalık makamı, Bektaşilikteki en üst mertebe olan Dedebabalık makamındaki 

kişi tarafından bir Babaya verilen statüdür. Tıpkı Babalar gibi Halifebabalar da 

eğitici ve öğretici nitelikleri ön planda olan kişiler arasından seçilirler. Bektaşi 

camiasında var olan Halifebabaların sayısı 11 sayısını geçemez. Çünkü Dedebabalık 

makamıyla birlikte sayı 12’ye tamamlanır. 12 rakamı ise Oniki İmam ve Oniki Post 

gibi önemli kavramları temsil etmektedir. Ve Bektaşi tarikatının en üst mertebesinde 

                                                 
141 Bir dergahın sorumlusu olan, o dergahın en üst mertebesinde yer alan kişi anlamı taşır. 



142 

 

yer alan kişi Dedebaba olarak adlandırdığımız makamdır. Bektaşi camiasında 

Dedebabalık kurumunda tek kişi yer alır ve bu inanç sistemine mensup olan her bir 

birey Dedebabaya bağlıdırlar. Dedebabalar kayd-ı hayat şartıyla seçilirler, Hakka 

yürüyene kadar bu görevde kalırlar ve “Kutub’ sıfatıyla anılırlar.142 Bektaşi 

tarihindeki ilk Dedebaba ünvanı Sersem(Semsem) Ali Baba tarafından kullanılmıştır. 

Günümüzde bu makamı 1997’den bu yana, yapılan seçim neticesinde Ali Haydar 

ERCAN Dedebaba temsil etmektedir.143 

6.3.6. Dört Kapı Kırk Makam  

Alevi-Bektaşi inanç sisteminde bir kişinin olgun insan yani insan-ı kamil 

sıfatına erebilmesi için tamamlaması gereken merhaleleri açıklayan sistemdir. Bir 

nevi Alevi-Bektaşi inanç sisteminin müfredatıdır diyebiliriz. Hz. Hünkâr Hacı 

Bektaş-i Veli; “Kul, Tanrı’ya Dört Kapı Kırk Makam’da erer, ulaşır, dost olur.” 

der.144 Bu dört kapı; Şeriat, Tarikat, Marifet ve Hakikat’tir. Her bir kapıda da 

uyulması gereken 10 makam vardır. Şeriatı ilkokula, Tarikatı ortaokula, Marifeti 

liseye ve Hakikati de üniversiteye benzetebiliriz. Bu sistem Alevi-Bektaşi inanç 

sisteminin temelini oluşturur ve kişinin olgunlaşma sürecini özetler bir nitelik taşır. 

Şeriat makamında kişi, bir insanı insan yapan temel olguları yerine getirir. İlim 

öğrenmek, çevreyi kirletmemek, temiz giyinmek, iş güç sahibi olarak geçimini 

sağlamak gibi temel işlerle bu makamda meşgul olur. Ayrıca inancını da gösteriş 

yapmadan, her kesime ve inanca saygı duyarak yaşamak düsturuyla yaşamaya gayret 

gösterir. Daha sonraki merhale olan Tarikat kapısında kişi, bir mürşide bende olarak 

ikrar getirmek, Alevi-Bektaşi yolu uyarınca ve mürşidinin öğütlerine uyarak 

yaşamını şekillendirmek düsturuyla hareket eder. Marifet kapısında, kendisini 

tarikatın ilmiyle alakalı sırlarında derinleştirmek ve nefsini ehlileştirmeye çalışır. 

Nihayet Hakikat kapısında ise özünü yani benliğini turab eyleyerek, gelen cevri 

cefalara eyvallah diyebilmeyi ve Hakkı öz vücudunda bulmayı kendisine rehber 

edinir. 

                                                 
142 Belkıs Temren; age, s.117.   
143 Cem Erdem-Tazegül Demir, “Bektaşilik Öğretisinde Terim ve Kavramlar”, Türk Kültürü ve Hacı 
Bektaş Veli Araştırma Dergisi,  S.55, 2010, s.438. 
144 İmam Cafer-i Sadık Buyruğu,(der: Ali Adil Atalay Vaktidolu), Can Yayınları, İstanbul, 2010, s.433.  



143 

 

 

6.3.7. Nasip Almak 

Bektaşi tarikatına girmek isteyen kişinin, çeşitli ritüellerin sonucunda, 

tarikata kabul edilmesini tanımlayan kavramdır. İkrar vermek, yeniden doğmak gibi 

tabirler de kullanılabilmektedir. Kişi evvela biyolojik ailesi vasıtasıyla dünyaya gelir. 

İkinci doğumu da Mürşit elinden doğmasıyla tanımlanır.     

6.3.8. Sofra Adabı 

Alevi-Bektaşi inanç sisteminde sofra, bir nevi ilim pazarıdır. Kişinin 

heybesine doldurduğu ilim ona kâr kalır. İşte bu ilmi yani ilm-i ledün’ü145 edinip hâl 

etmeye çalıştığı yerler bu sofralardır.  Açılan bu muhabbet sofraları kişinin irşâd 

olma yolundaki en önemli merhaledir. Bu özel ve anlamlı sofraların içerdiği önemli 

sembolik ifadeler ve uyulması gereken kurallar vardır. Öncelikle bu muhabbet 

sofralarında çerağ bulunur. Hakk’ın nurunun bu kutsal sofraları aydınlattığı gibi, 

kişilerin de bu kutsal sofralarda edindikleri ilim ve irfanla çevrelerini aydınlatması 

umulur. Sofradaki önemli sembollerden birisi de tuzdur. Öyle iki madde düşünün ki 

ikisi de zehirli. Ancak bir kararda, bir dengede birleştiklerinde tatlandırıcı bir hüviyet 

kazanıyorlar. Sodyum(Na) ve Klorür(Cl) yapıları itibariyle zehirlidir. İşte buradaki 

denge unsuru bu sofralara katılan kişilere hatırlatılır. Sofralarda lokma yapı olmasına 

başlanmadan evvel tuz alınır. Bu ritüel de kişiye dengeli olmayı ve dengede kalmayı 

hatırlatır. Her sofrayı mürşit makamında oturan kişi yönetir. Bektaşi sofralarındaki 

önemli sembolik ifadelerden birisi de demdir. Buradan kasıt ilahi sırların açıldığı bu 

irşad sofralarındaki denge unsuru demdir. Kişi eğer işin sadece zahiri yani görünen 

kısmı ile ilgileniyor, sembolik ifadelerin aslında neyi temsil etmek istediğini idrak 

etmek istemiyorsa zaten bu sofradan ve ritüellerden bir anlam çıkaramadan 

ayrılacaktır. Dem alınmasındaki amaç; idrâk ve algılamanın açılımını, olabilenin en 

üst seviyesine ulaştırabilmek anlamını içerir.146 Demin alınmasının da belli bir 

nizami sistemi vardır. Demi önce sofrayı yürütecek olan Baba, Halife ya da 

                                                 
145 Tanrı sırları 
146 Belkıs Temren, age., s:214. 



144 

 

Dedebaba alır. Daha sonra liyakate uygun olarak diğer sofradaki insanlar alırlar. 

Böylece dengeli ve ölçülü bu irşad muhabbetlerini en iyi yansıtan ritüel bu dem alma 

merhalesidir. Aslında bilinmelidir ki bu sofralarda dem kulaktan içilir.147 İlahi feyz 

alma dürtüsü, kulağımızda giren ve irşad maksatlı yapılan muhabbetler neticesinde 

tecelli edecektir. Bu dürtüyü idrak ettiren en önemli sembol ise demdir. Sofralardaki 

önemli meselelerden birisi de Bektaşi nefesleridir. Nefes; Alevi-Bektaşi inanç 

sisteminin kavramları ve unsurları, önemli kişileri ile ilgili menkıbeleri anlatan, idrak 

etmemizi sağlayan estetik bir sırayla icra edilmiş nutuklardır. En az üç nefes okumak 

kaydıyla nefesler sofralarda zevk icra edilirler.  

6.3.9. Teslim Taşı 

Bektaşilikteki en temel sembolik ifadelerden birisi teslim taşıdır. Bu taş 

yaklaşık 1 cm kalınlığında, 4-5 cm  çapında on iki köşeli bir taştır.148 On iki dilimi, 

on iki imamı temsil eder. Bektaşi tarikatına mensup her kişi bu teslim taşını takarlar. 

Ayrıca bu taşın on iki dilimli olmasının bir manası da Hz. Musa ile alakalıdır. Hz. 

Musa, kavmine su kaynağı bulmak için, Tanrı’nın emriyle elindeki asasını taşa 

vurduğunda on iki kaynak su çıkardığı bir ayet vardır.149 Buradan hareketle teslim 

taşının on iki çıkıntılı olmasının bir anlamı da “Yüce Tanrı’ya teslim olmayı, onun 

her takdirine razılık ve On iki imamın feyizli, nurlu yolunda birer coşkun pınar gibi 

bereketli ruh yüceliği ve uğur için takıldığı150 şeklindedir. 

 

                                                 
147 Belkıs Temren, age, s.214. 
148 Mustafa Şişman, age, s.118. 
149 Bakara Suresi 69. Ayet 
150 Cem Erdem, Tazegül Demir; “Bektaşilik Öğretisinde Terim ve Kavramlar”, Türk Kültürü ve Hacı 
Bektaş Veli Araştırma Dergisi, S.55, Ankara, 2010, s.439. 



145 

 

 
Fotoğraf 33: Teslim Taşı 

 

6.3.10. Taç 

Bektaşilikte bir başka önemli simgelerden birisi de taçtır. Bektaşilikte taç 

giyme düsturu Dervişlik makamından itibaren başlar. Tarihsel süreç içerisinde farklı 

taç biçimleri kullanılmıştır. Bugün Bektaşi Dervişlerinin, Babalarının, Halifelerin ve 

Dedebaba’nın kullandığı taç şekli Hüseyni Taç olarak adlandırılmaktadır. Daha 

önceki dönemlerde; Edhemi Taç, Şemsi Taç ve Elifi Taç gibi taçlar kullanılmıştır.151 

Bugünkü kullanılan Hüseyni Taç, şekil itibariyle on iki dilimlidir. Tacın üstündeki 

kubbe şeklindeki kısım da on iki dilimden oluşur ve bu dilimler tepede birleşir. 

Bunların birleştiği yere mühür veya gül adı verilir ki bu da Hakk’ı sembolize eder.152 

Başa geçen alt kenar kısmına lenger adı verilir ve bu lenger dört parçadan oluşur. Bu 

dört parça da dört kapıyı(şeriat, tarikat, marifet ve hakikat) temsil eder. Bu lenger 

kısmına Dervişlerde beyaz bir arakiye, Babalarda, Halifelerde ve Dedebaba’da ise 

yeşil bir sarık sarılır.   

                                                 
151 Belkıs Temren; age., s.221.  
152 Tevhid kavramına, Tanrı’nın birliği ve tekliğine işaret edilir. 



146 

 

Bugün hala kullanılmakta olan Hüseyni taç ilk defa Balım Sultan153 

tarafından kullanılmıştır.154 

 
Fotoğraf 34: 12 Dilimli Hüseynî Taç 

 

6.3.11. Meydan 

Bektaşilikte, Ayn-i cemlerin yürütüldüğü, kutsal törenlerin gerçekleştirildiği 

yerler meydanlardır. Meydan özel bir yerdir ve tarikata intisap etmemiş olan bir 

kimse meydana giremez. Meydana girmenin ilk şartı bir mürşide bende olup ikrar 

vermektir. Meydanda çeşitli makamlar vardır ve bu makamlar meydanda alegorik 

semboller vasıtasıyla yansıtılmışlardır. Alevi-Bektaşi inanç sistemindeki en özel 

alandır. 

 

 

 

                                                 
153 Balım Sultan, Bektaşi tarihinde Pir-i Sani yani ikinci Pir olarak adlandırılmıştır. Bektaşiliğin teşkilat 

yapısını bugün bildiğimiz anlamda düzenlemiş, tarikatın yazılı erkân ve usüllere göre işleyişini 
sağlamıştır.  
154 Belkıs Temren; age., s.223. 



147 

 

6.3.12. Semah 

“Semah; ariflerin aleti, muhiplerin ibadeti, taliplerin maksududur. 
Haşa ki semahımız bir oyun değildir. İlahi bir sırdır mecazi değildir. Her kim 
semahı oyun sanar ise, mümin diye namazı kılınır değildir.” Belki de semahın 

Alevi-Bektaşi inanç sistemindeki en önemli ritüellerden birisi olduğunu, Hünkar 

Hacı Bektaş-ı Veli bu sözüyle tasdik etmektedir. Semah; Hak aşkı ile dolmuş olan 

yüreklerin, estetik ve nizami figürler çerçevesinde icra ettikleri bir ibadettir. 

Arapçada dinlemek, işitmek anlamındaki sama sözcüğünden türemiş olan semah, 

Alevi-Bektaşi inanç sisteminin mihenk taşı olarak görebileceğimiz temel 

ibadetlerinden birisidir. Kainatın, gezegenlerin her daim deveran ettiği, döndüğü, 

vücudumuzdaki kanın sürekli vücut içerisinde dolanarak döndüğü, atomun yapısını 

incelediğimizde atomun çekirdeğinde yer alan proton ve nötronların etrafında 

elektronlardan gökte uçan kuşlara kadar örnekler bu şekilde uzayıp gitmektedir. Yani 

evrendeki faaliyetlerin semahın içerisindeki figürlerle sembolize edilmiş olduğunu 

görmekteyiz. Nur Suresi 41. ayetinde; “Görmedin mi, göklerdeki ve yerdeki 

şuurlular da bölük bölük olmuş kuşlar da Allah’ı tesbih etmektedir. Her biri 

kendisine özgü namazını/duasını, kendine özgü tesbihini bilmiştir. Allah, onların 

yapmakta olduklarını çok iyi bilmektedir.”155 açıklanmaya çalışılan mesele tam 

olarak da budur. Şeklen Tanrı’ya yalvarma, yakarma ve dua etme ritüelleri farklılık 

gösterebilir. Ancak nihai amaç, O’nun varlığını ve birliğini kabul etmek ve safi 

duygularla O’na ibadet etmektir. 

Alevi-Bektaşi inanç sisteminde semahın kökeni; Hz. Peygamber’in Miraç 

gecesinde uğradığı ve Kırklar Meclisi olarak bilinen güruha dayanır. Şöyle ki; Hz. 

Peygamber, Allah’ın huzuruna çıkarak156 ve aradan perdelerin kalktığı bir şekilde 

Hak ile görüşür. Yani dost dostuna kavuşur. Alevi-Bektaşi inanç sisteminin yol 

uluları olan ve Hz. Peygamberin torunları olan On İki İmam’dan altıncı İmam olan 

İmam Cafer-i Sadık’tan157 nakedildiğine göre; bu görüşmeden sonra Hz. Peygamber 

evine doğru yol alırken bir kubbe görür. Safayı Safa denilen bu kebeye doğru 

                                                 
155 Kur’an-ı Kerim ve Türkçe Meali, Cüz:18, Sure:24/102, Ayet:41. 
156 Sidret’ül Münteha’ya çıkarak 
157 İmam Cafer-i Sadık Buyruğu, age., s.14. 



148 

 

yaklaşır ve kapıyı tıklatır. Hz. Peygamber kendisini bir hadim’ül fukara olarak 

tanıtarak meclise büyük bir hürmetle kabul edilir. Ümmetinden 39 kişinin muhabbet 

halinde olduğunu görür. Onlara kim oldukları sorar. “Bize Kırklar derler” cevabını 

alır. Bunun üzerine mecliste hazır bulunanları sayar ve 39 kişi olduğunu anlayınca 

eksik olan kişiyi sorar. O zat Selman-ı Farisi’dir. Ehl-i Beyte sadık bir dost ve 

yardımcı olan Selman meclis dışındadır. Bir müddet sonra elinde bir üzüm tanesiyle 

güruha varan Selman-ı Farisi, bunu Hz. Peygamberden kırık kişiye pay etmesini 

ister. Bir tabakta bu üzüm tanesi ezilip şerbet haline getirilir ve herkes payını bu 

tabaktan alır. Bu şerbetten içen meclisteki her kişi aşk ve vecd haline bürünüp semah 

ibadetini yerine  getirirler.158 Saffat Suresi 1.- 4. ayetleri açıklamaya çalıştığımız bu 

vecd halini destekler niteliktedir: “Yemin olsun o saf bağlayıp dizilenlere/o saflar 

tutturup sıraya dizilenlere/ o kanatlarını açıp toplayarak uçanlara. O haykırarak 

sevk edenlere/ o göğüs gererek durduranlara, O Zikir/Kuran okuyanlara. Ki sizin 

ilahınız hiç kuşkusuz bir ve tektir.”159   

Oluşturmaya çalıştığımız kavramsal çerçeveyi bu nişaneler doğrultusunda 

incelediğimizde anlıyoruz ki; inanç sistemi içerisinde yer alan ritüeller Kuran temelli 

ve Kuran’a dayanan bir silsile izlemektedir. Yaşatılan inanç sistemi, köklü bir yazılı 

kaynak temeline ve hümanist bir perspektif algısıyla oluşturulmuş ve 

şekillendirilmiştir. Bu topraklarda doğmuş,kademelenmiş ve Anadolu halkı üzerinde 

kabul görmüş olan Alevi-Bektaşi inanç sistemi, kişinin evvela kendisiyle olan 

mücadelesini baz alan, yaşadığı çevreye karşı büyük bir saygı ve hoşgörüyle kişinin 

algısını şekillendiren bir inanç sistemidir. 

                                                 
158 İmam Cafer-i Sadık Buyruğu, age., s.19. 
159 Kur’an-ı Kerim ve Türkçe Meali, Cüz:23, Sure:37/56, Ayet:37, s.447. 



149 

 

 

6.4. Alevi-Bektaşiliğin Hat ve Minyatür Sanatlarımızdaki 
Figüratif Kompozisyonlarına Dair Bir Değerlendirme  

6.4.1 Hat Sanatında Alevi-Bektaşi Temalı Eserler 

Alevi-Bektaşi inanç sistemi içerisindeki temalara dair figüratif yaklaşımların 

evvela halk sanatında, İslami görsel kültür perspektifi içerisindeki hat sanatı ile icra 

edildiğini görmekteyiz. Alevi-Bektaşi inanç sistemine dair ilk figüratif yaklaşımları 

incelediğimizde temel olarak açıklayacak olursak; soyut kavramların alegorik 

çerçeve içerisinde yansıtıldığı figüratif bir yaklaşımdan söz edebiliriz. Çünkü bu 

eserler vasıtasıyla inanç sistemine dair sırların hem anlamlı bir bütünlük içerisinde 

yansıtıldığını, hem de inanç sisteminde belirli bir kültürel birikim oluşturulduğunu 

görmekteyiz.  

Buradaki figüratif endişeyi Malik Aksel şu şekilde özetlemiştir: 

‘’Burada sanatın amacı görüleni değil, duyulanı anlatmaktır; kusursuz 

güzellik ortaya çıkarmak değil. Burada her şey kendi öz biçimlerinden uzaklaşmıştır. 

Sembolleşmede güzellik arka planda kalınca eser soyut bir ulaşıma yönelir. 

Benzetme kaygısından uzak olan bu sanat, oluşumunu biraz da halk düşüncesine 

borçludur. Çünkü halk sanatında tabiat ilkel bir anlayış içinde yeşerir. Benzetmenin 

yerini duyarlık alır, sırlar eseri güçleştirir, anlamsızlık daha büyük bir anlam 

getirir.’’ 160       

Eserlerin ihtiva ettikleri konuları kategorize etmek gerekirse üç başlık 

altında toparlayabiliriz. Bunlar; tamamen figüratif olan eserler, tamamen kaligrafik 

olan eserler ve hem kaligrafik hem de figüratif öğelerin bir potada eritilmesiyle 

oluşturulan eserlerdir.161 Ağırlıklı olarak eserlerde kaligrafinin ve figüratif öğelerin 

birlikte kullanıldıkları örneklere rastlamaktayız. İkonografik yaklaşım ve usulleri 

incelediğimizde, inanç sisteminde olduğu gibi figüratif düzlemde de Hak-

                                                 
160 Malik Aksel; Türklerde Dini Resimler, Kapı Yayınları, İstanbul, 2015, s.110. 
161 Frederick De Jong; Bektaşilik’te İkonografi, Tarihten Teolojiye: İslam İnançlarında Hz. Ali(yay. haz. 
Ahmet Yaşar Ocak), Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara, 2014, s.281. 



150 

 

Muhammed-Ali üçlemesi, Ehl-i Beyt temasına vurgu, özellikle Bektaşilik 

içerisindeki birtakım inançsal göstergeler(taç, teslim taşı gibi), Hz. Ali’nin kılıcı 

Zülfikar ve Hacı Bektaş-i Veli’nin isminin yazılmış olduğu levhalar sıklıkla ilgili 

eserlerde kendilerine yer bulmuşlardır.  

 
Resim 69: Papağan şekli ile stilize edilmiş yazı. 

’’ Ya Hazreti Bektaş -i Veli Kaddesallahü Sirrehu’’ yazılıdır. 
Ankara Etnografya Müzesi 

Kaynak: Şemsettin Ziya Dağlı, (2012), s:47. 

 

 
Resim 70: Taç şeklinde yazılmış ‘’Ya Hazreti Hacı Bektâş Veli’’ 

Ankara Etnografya Müzesi 
Kaynak: Uğur Derman; Osmanlı Hat Sanatında Tarikat Pirleri, s:662. 



151 

 

 

Teknik olarak incelendiğine ise aynalı hat olarak da bildiğimiz müsenna hat, 

eserlerde sıklıkla kullanılmıştır. Müsenna hattın, en sık kullanıldığı 

kompozisyonlardan birisi çifte aynlarla oluşturulmuş çalışmalardır. Ayn harfi ayrıca, 

Alevi-Bektaşi inanç sisteminde Hz. Ali’nin ism-i şerifinin ilk harfi olması 

münasebetiyle bir anlamda Hz. Ali’yi temsil eden bir harftir. Bu sebeple de 

oluşturulan çalışmalarda ayn harfi ile sıklıkla karşılaşmaktayız. 

 
Resim 71: Ali yazısının müsenna hat ile hakk edildiği bir eser. Ali yazısının üstüne 

nakşedilmiş olan on iki dilimli Hüseyni taç, tarikatın temelinin Hz. Ali olduğunu 
bizlere anlatır niteliktedir. Ayn harfi aynı zamanda insan gözünün dış hatlarına da 
benzer. Burada da sağ göze Hz. Hasan, sol göze ise Hz. Hüseyin çizilmiştir. Yine 
kompozisyonlarda sıklıkla karşımıza çıkan Zülfikar kılıcı ve aslan figürlerini de 

burada görmekteyiz. 
Ara Güler Fotoğraf Koleksiyonu 

Kaynak: Ekrem Işın, Bektaşilik, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, C:2, s:131 

 

Hz. Ali’nin hat sanatı ile ilgili söylemiş olduğu şu sözü de hüsn-i hat sanatına dair 

eserlerin üretilmesini ve inanç sistemi içerisindeki avamdan saklanması gereken 

sırların stilize bir düsturla oluşturulması prensibini, Alevi-Bektaşi İnanç sisteminde 



152 

 

önemli bir yere koymaktadır:“Evlatlarınıza hüsn-i hat öğretiniz. Çünkü o, işlerin en 

mühimi, sevinçlerin en büyüğüdür; yazı üstadın öğretisinde gizlidir, çok yazmakla 

gelişir; İslam dini üzere olmakla da devam eder.”162 

 

                                                                                                                             

 

 

 

 

Resim 72: Harfler ile icra edilmiş olan İnsan-ı Kâmil 
motifi. 1880 tarihli Ahmet Ketebeli eseri. Baş kısmı çifte 
‘’Allah’’ adıyla çevrelenmiştir. Sol tarafta Hasan, sağ 
tarafta Hüseyin isimleri okunmaktadır. Bu iki ismin 

arasında ‘’Hu Ali’’ yazmaktadır.Omuz hizasında 
Muhammed, aşağı taraflara doğru ise Fatıma isimleri 
yazılıdır ki Ehl-i Beyt’in insan-ı kâmil motifindeki 
işlenişini bizlere sunmaktadır. 
Kaynak: Malik Aksel; a.g.e. , s:93   

 

 

                                                 
162 Serpil Bağcı; “Metinlerden Resimlere: Elyazma Tasvirlerinde Hz. Ali”, Tarihten Teolojiye: İslam 
İnançlarında Hz. Ali(yay. haz. Ahmet Yaşar Ocak), TTK Yayınları, Ankara, 2014, s.218. 



153 

 

 
Resim 73: Ya Ali yazısı. İnsan başlı arslan ve Zülfikar ile oluşturulmuş bir 

kompozisyon. Hz. Ali’nin yiğitliğine vurgu yapılarak ‘’Allah’ın arslanı Hz. Ali’’ 
temasının kompozisyondaki ana fikri oluşturduğu kanısındayız. 

Kaynak: Malik Aksel; a.g.e. , s:76. 

 

 
Resim 74: Hz. Ali’nin kendi cenazesini taşıması hadisesinin işlendiği figüratif bir 

çalışma. 
Ankara Etnografya Müzesi 

Kaynak: Malik Aksel; a.g.e. , s:88 

 

 



154 

 

 
Resim 75: Ehl-i Beyt’in insan suretindeki nakşı 

Kaynak: Malik Aksel; a.g.e. , s:92 

 

Bu hususta bir iki konuya değinmemiz gerekmektedir. Öncelikli olarak şunu 

bildirmekte fayda var. İslam tarihi içerisinde farklı görüşlerin dillendirilip, din 

içerisinde çeşitli fırkaların meydana geldiğini bilmekteyiz. Bunun yanı sıra özellikle 

Alevi-Bektaşi inanç sisteminin bir anlamda ‘’bâtıni’’ diyebileceğimiz derin ve grift 

bir yanı vardır. Tarihsel süreç içerisinde Alevi-Bektaşi inanç sistemine mensup olan 

güruhların çeşitli baskılara maruz kalmaları, çeşitli iftiralarla karşı karşıya gelmeleri 

ister istemez, korumacı bir güdü edinmelerini gerektirmiş ve bu minval üzerine de 

birtakım tedbirler alınmıştır. İşte yukarıda vermiş olduğumuz eserler; avam 

tarafından kimselerin anlam veremeyeceği, yolun ehli olan kimseler vasıtasıyla 

anlam kazanabilecek figüratif çalışmalardır. Çünkü bazı sırlar vardır ki her kişinin 

değil er kişinin kaldırabileceği bir içerik yüklüdür.  

Diğer bahsetmemiz gereken hususlardan birisi de İslam dini içerisindeki 

kaligrafik çalışmalardaki Hurufilik akımının etkisidir. Hurufilik; Fazlullah-ı Hurûfî 

tarafından XIV. yüzyılda kurulmuş bir akımdır. Hurufilik; harflere batını bir mahiyet 

verir ve bu mahiyetten çeşitli haritalar çıkarır. Hurûfî kavramı  harf’ in çoğulu olan 



155 

 

huruftan türemiştir ve harflere tabi olan harflerle uğraşan anlamı taşımaktadır.163  

Harflerin anlamlı bir bütünlük oluşturduğu ve harflere çeşitli anlamlar yüklenerek 

gizli ve herkesin anlayamayacağı betimlemelerin meydana geldiği Hurûfîlik, hiç 

kuşkusuz İslam’daki figüratif eğilimleri etkilemiş ve şekillendirmiştir.  

6.4.2. Minyatür Sanatında Alevi-Bektaşi Temalı Eserler 

Minyatür sanatında Alevi-Bektaşi temalı eserlerin inceleneceği bu başlık ile 

birlikte, oluşturmak istediğimiz görsel kültürün tarihçesi ve şekillenmesi bizim 

nazarımızca tamamlanmış olacaktır.  

Hat sanatında olduğu gibi Alevi-Bektaşi inanç sistemine dair önemli 

kavramların, günlerin ve kişilerin minyatür sanatına da konu olduğunu görmekteyiz. 

Hz. Ali’nin yiğitlik göstergeleri, Kerbela Vakası, On iki İmam ve Ehl-i Beyt temaları 

minyatür sanatındaki genel konu repertuarını oluşturmaktadır. Hat sanatından farklı 

bir teknik ve üslupla yapılan minyatür sanatı, etki alanı itibariyle, kullandığı figüratif 

eğilim ve renk skalasıyla inanç sisteminin yansıtılması hususunda farklı bir görsel 

kültür malzemesi oluşturmuştur. Özellikle inanç sistemi içerisindeki menkıbe ve 

olayların minyatür sanatı aracılığıyla işlenmesi, yaratılan sürrealist mekanlar ve 

kullanılan renkler anlatılan olaylarla ilgili daha sağlıklı ve zengin okuma olanakları 

sunmuştur. Eserlerde yaratılan ortam ve figürler konuların ruhuna tam manasıyla 

uymuş ve yansıtılmıştır.  

Bunun yanına ‘’Eyalet Üslubu’’ olarak bilinen üsluptan da bahsetmemiz 

gerekir. Osmanlı Devleti’nde klasik sanatların merkezleri olan İstanbul ve Edirne 

gibi kentlerin dışındaki minyatür sanatı örnekleri genel olarak 16. yüzyılın ikinci 

yarısında Bağdat, Şam, Halep gibi eyaletlerde, buralarda görevli Osmanlı valileri 

adına üretilmiştir.164 Bu valiler her ne kadar payitahta bağlı iseler de görevli oldukları 

eyaletlerde adeta birer sultan gibi muamele görmüşlerdir. Dolayısıyla İstanbul’daki 

sultanın sarayında ona bağlı nakkaşların el yazma eserleri minyatürlerle bezemesi 

gibi, eyalet valileri de –yönettikleri merkezlerin sultanı olmak sıfatıyla- saraylarında 

                                                 
163 Hasan Hüseyin Ballı;” Hurûfîlik Nedir?” , Mezhep Araştırmaları Dergisi, S.2, 2011, s.31. 
164 Serpil Bağcı, Filiz Çağman, Günsel Renda, Zeren Tanındı; Osmanlı Resim Sanatı, Kültür ve Turizm 
Bakanlığı Yayınları, İstanbul, 2006, s.243. 



156 

 

kendilerine bağlı nakkaşların bulunmasını talep etmişlerdir. Alevi-Bektaşiliğe dair 

inanç sistemindeki değerlerin işlendiği eserlerin çokça resimlenmiş olması, söz 

konusu eyaletlerdeki nüfusun taleplerine bağlı olarak İstanbul’a göre daha yoğun 

görülmektedir. Ravzatü'ş-Şüheda165, Hadikatü’s-süedâ ve Maktel-i Âl-i Resûl166  

bunlara örnektir. 

Bu eserlerin kompozisyon özelliklerine baktığımızda; ilk göze çarpan 

kalabalık bir kitlenin eserlerde yansıtıldığıdır. Nizami bir sıradan ziyade karmaşık ve 

dağınık figür yerleştirmeleri görülmektedir. Bunun yanında figürlerin 

yerleştirildikleri mekanların gerçek dünyadan ziyade soyut bir ortamda, söz gelimi 

bir masal diyarı veyahut bir cennetten bir mekan içerisinde yansıtılmış olduğu 

izlenimi uyandırılmaktadır.  

 
Resim 76: Pençe-i Âli Aba’nın isimlerinin yazılmış olduğu bir el tasviri. Avuç 

içerisinde Muhammed ve Ali isimlerinin halka oluşturacak şekilde peşi sıra yazıldığı 
görülmektedir. Parmakların İçerisinde de Hz. Muhammed, Hz. Ali, Fâtıma, Hasan ve 

Hüseyin isimleri yazılıdır.(Fâlnâme’den), 
TSM 

Kaynak: Metin And; Minyatürlerle Osmanlı-İslam Mitologyası, s:47 

                                                 
165 Timur İmparatorluğu hükümdarı Hüseyin Baykara’nın yakınında bulunan İranlı mutasavvıf ve şair 
Hüseyin Vâiz-i Kâşifî’nin eseridir. Eserde Kerbelâ olayı merkezinde Ehl-i beyt imamlarının 
şehâdetlerini anlatır. 
166 Lamiî Çelebi’nin eseridir. Hz. Hüseyin’in Kerbela’da şehit edilişinin duygusal bir üslupla anlatıldığı 
eserdir.Bu eserlere genel olarak Maktel-i Hüseyin adı verilmektedir. 



157 

 

 

 
Resim 77: Fuzuli’nin Hadikatü’s-süedâ adlı eserinden bir minyatür. Burada Hz. 
Hüseyin’in Kerbela’dan sağ kurtulan tek oğlu olan Zeynel Abidin Şam’da Cuma 

hutbesi okurken betimlenmiştir. (1594) 
Kaynak: Serpil Bağcı, Filiz Çağman, Günsel Renda, Zeren Tanındı; Osmanlı Resim 

Sanatı, s:247. 

 
Resim 78: Hz. Ali dışındaki ilk altı İmam. Üst pasajda Hz. Hasan yeşil, Hz. Hüseyin 

ise kırmızı kıyafetlerle betimlenmiştir. Bunun sebebi, Hz. Hasan’ın zehirlenerek 
cisminin yeşile dönmesi, Hz. Hüseyin’in ise Kerbela’da kanının akıtılmasından 

kaynaklıdır ve bu olaylara atıfta bulunmaktadır. (Zübdetü’t Tevarih’ten) 
TİEM 

Kaynak: Metin And; age. , s.375 



158 

 

 
Resim 79:  On iki İmam’dan son beş imam.(Zübdetü’t Tevarih’ten) 

TSM 

Kaynak: Metin And; age. , s.375 

 
Resim 80: Hz. Ali’nin ejderi öldürmesi.(Siyer-i Nebi’den) 

TSM 

Kaynak: Serpil Bağcı, Filiz Çağman, Günsel Renda, Zeren Tanındı; a.g.e., s:163 

 



159 

 

 
Resim 81: Hz. Ali’nin halifeliği sonrası halkın biatini gösteren minyatür.(Maktel-i 

Âl-i Resûl’den) 
TİEM 

Kaynak: Metin And; age., s.387 

 
Resim 82: Hz. Fatıma, şehadetinin yaklaştığını anladığında odasına yöneldiği 

sahneyi betimleyen minyatür.(Hadikatü’s-süedâ’dan) 
TİEM 

Kaynak: Serpil Bağcı, Filiz Çağman, Günsel Renda, Zeren Tanındı; age., s.252. 

 



160 

 

 
Resim 83: Hz. Hasan’ın şehadetini betimleyen minyatür. (Maktel-i Âl-i Resûl’den) 

TİEM 

Kaynak: Serpil Bağcı, Filiz Çağman, Günsel Renda, Zeren Tanındı; age., s.247. 

 

 

7. CUMHURİYET DEVRİ TÜRK RESMİNDE ALEVİ-

BEKTAŞİ İKONOGRAFİSİNİN İŞLENİŞİ 

7.1. Eser Sahibi Sanatçılar ve Eserleri İle Alakalı 
Değerlendirme 

7.1.1. İbrahim Çallı 

Çağdaş Türk resminin, teknik ve üslupsal bağlamda olgun örneklerini veren 

1914 Kuşağı ressamlarının bir nevi sözcüsü olan İbrahim Çallı, yarattığı 

kompozisyonlarla resim sanatımızdaki öncü sanatçılardan birisi olmuştur. Paris’te 

aldığı eğitimi, I. Dünya Savaşı’nın başlamasıyla sona  ermiş ve yurda dönerek, kendi 

topraklarında sanatsal üretimine devam etmiştir. Oluşturduğu kompozisyonlardaki 

konu skalası çok geniş olan sanatçı doğa izlenimlerinden natürmorta, nüden portreye 

kadar çeşitli konularda eserler üretmiştir. 



161 

 

Cumhuriyet Devri kültür-sanat politikalarından birisi olan Yurt Gezileri 

kapsamında V. Yurt Gezisi’ne(1 Temmuz-30 Eylül 1942) katılarak görev almış167 ve 

Anadolu insanı ve çehresi üzerinde yapmış olduğu güçlü görsel izlenimlerini tuvaline 

başarılı bir şekilde yansıtmıştır.  

Sanatçının tasavvufi etkilerle oluşturmuş olduğu kompozisyonları 

‘’Mevleviler’’ serisiyle ağırlıklı olarak kendisini göstermiştir. Bunun yanında Alevi-

Bektaşi ikonografisi bağlamında da eser meydana getirmiştir. Bu eseri bir Bektaşi 

dervişini tuvali üzerinde yansıttığı tablosudur. 

 

 
Resim 84: İbrahim Çallı; Mevleviler, T.Ü.Y.B, 24x30 cm 

Kaynak: Erol Kılıç; Günümüz Türk Resminde İslam Tasavvufunun Sembolik 
Yansımaları, İslam ve Sanat Tartışmalı İlmi Toplantı, İstanbul, 2015, s:525. 

 

                                                 
167 Nilüfer Öndin;Cumhuriyet’in Kültür…., s:107. 



162 

 

 
Resim 85: İbrahim Çallı, Derviş, tarihi bilinmiyor. 

Sabancı Koleksiyonu. 
Kaynak: Derman, Uğur vd: Sabancı Koleksiyonu: Kaligrafi, Resim, Heykel ve 

Porselen, İstanbul, Akbank Kültür ve Sanat Kitapları, 1995, s.291. 

İbrahim Çallı’nın yansıttığı derviş figür, barındırdığı ikonografik öğeler 

doğrultusunda realist bir bakış açısıyla tuval üzerine yansıtılmıştır. Başında hüseyni 

tacı, sırtında haydariyesi, boynunda teslim taşı ve postuna oturuşuyla tipik bir 

Bektaşi Dervişi, Çallı’nın tuvalinde hayat bulmuştur. Mekan olarak Dervişi tabi 

olduğu dergahın meydan odasının seçildiği kanaatindeyiz. Derviş figürünün hemen 

üzerindeki levhada müsenna hat ile icra edilmiş ‘’Ya Hu’ ve ‘’Ali’’ yazılarını 

okumaktayız.  

7.1.2. Fikret Otyam 

Çağdaş resim sanatımızdaki sanatçı gruplarından On’lar Grubu içerisinde 

yer almış, Devlet Güzel Sanatlar Akademisi ve Bedri Rahmi Atölyesi’nde eğitim 

görmüş olan Fikret Otyam, Anadolu topografyası ve halkı üzerinde çeşitli çalışmaları 

tuvaline yansıtmıştır. Sanatçının Alevi-Bektaşi inanç sistemindeki konulara dair 

ikonografik çalışmaları, Fikret Otyam için önemli bir konu skalasını temsil 

etmektedir.  



163 

 

Tuvallerinde oluşturduğu figür bazlı çalışmalarda, Alevi-Bektaşi inanç 

sisteminin yol ulularını ve inanç sistemi içerisindeki ritüelleri yansıtırken, sanatçının 

menkıbe bazlı çalışmalarını da görmekteyiz. 

 
Resim 86: Fikret Otyam; Hacı Bektâş-i Veli, T.Ü.Y.B, 120x120cm, 1991 

Kaynak: Erol Kılıç; a.g.m., s:526. 

Hacı Bektaş-i Veli yansıtıldığı eserlerde, minyatür sanatındaki mekan algısı 

burada da hissedilmektedir. Gerçek dünyadan uzakta, sürreal bir ortam oluşturulmuş 

ve işlenmiştir. Yukarıdaki tablolarda kendisini gösteren manzara veya mekan, 

figürlere fon teşkil etmiş ve tamamlayıcı bir unsur olarak ön plana çıkmıştır.  

Hacı Bektaş-i Veli’nin konu edildiği tabloda; Hacı Bektaş, başında elifi tacı 

ve mağrur duruşuyla yansıtılmış, bunun yanı sıra çeşitli hayvanatın kümeler halinde 

Hacı Bektaş’ın cismi çevresinde toplandığı görülmektedir. Alevi-Bektaşi inanç 

sisteminin kurulduğu temel kavram olan Dört Kapı Kırk Makam’ın ilk merhalesi 

olan Şeriat kapısındaki on makamdan birisi olan şefkatli ve hoşgörülü olma 

düsturunun burada vurgulanmış olduğunu, cümle mahlûkata ve doğaya saygı 

duyulması gerektiği anlatılmaktadır. Fikret Otyam’ın yukarıdaki tablosu, bizce Hacı 

Bektâş-i Veli’nin şu sözünün estetik değerler vesilesiyle pentürde hayat bulmuş 

halidir: Sevgi muhabbet kaynar yanan ocağımızda, bülbüller sevke gelir gül acar 

bağımızda, hırslar kinler yok olur aşkla meydanımızda, aslanlarla ceylanlar dosttur 

kucağımızda. 



164 

 

Ayrıca bu kompozisyon bizim nazarımızca halk sanatında Hacı Bektaş’ın 

bir kucağında aslan ile bir kucağında ceylanın yansıtıldığı klasik ve en bilindik 

kompozisyonu hatırlatmıştır. 

 
Resim 87: Hacı Bektâş-ı Velî’nin XV. yüzyılda yapılmış kök boya resmi (Hacı 

Bektaş Müzesi – Hacıbektaş / Nevşehir) 

 
Resim 88: Fikret Otyam; Hz. Ali, 100x100 cm, 1994 

Kaynak: Mutluhan Taş; XIII. Yüzyılda Anadolu’da Yaygın Olan…, Selçuk 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü(Yayımlanmamış Doktora Tezi), Konya, 2010. 

s.68. 



165 

 

 

 

Hz. Ali’nin yansıtılmış olduğu eserde ise masalsı ve sürreal olan mekan 

formuyla yine karşı karşıya kalmaktayız. Hz. Ali, oğulları Hz. Hasan, Hz. Hüseyin 

ve bir melek tasviri oluşturulan kompozisyondaki figürlerdir. Arka planda kubbeli ve 

kemerli bir mekan varlığı ile nuranî bir ışık göze çarpmaktadır. Buradaki sürreal 

ortam bir cennet tasvirini karşılıyor olabilir. Kompozisyonun en önüne Zülfikar kılıcı 

yerleştirilmiştir ve Zülfikar kılıcının ucundaki güvercin figürü dikkatimizi 

çekmektedir.  İnanç sisteminin temel prensiplerinden olan hümanistik perspektif, 

ince ve estetik bir hissiyatla güvercin figürü vasıtasıyla nakşedilmiştir. Ayrıca 

yaratılan mekan ve figürlerdeki nurani ışık, yol ulularının masumluğuna ve paklığına 

bir gönderme niteliğindedir.   

 
Resim 89: Fikret Otyam; Semah, 1996. 

Kaynak: Mutluhan Taş; agt. , s:69. 

 



166 

 

 
Resim 90: Fikret Otyam; Hz. Ali’nin Cenazesi, 1995 

Kaynak: Mutluhan Taş; a.g.t. , s:70 

Fikret Otyam; güçlü gözlem yeteneği, inanç sisteminin özüne uygun 

yaratmış olduğu mekanları, oluşturduğu kompozisyonların orjinalliği, nazarımızca 

ressamın ilk dikkat çeken özelliklerinden birkaçıdır. Özellikle hocası Bedri 

Rahmi’nin yerellik hususundaki görüşleri doğrultusunda eserlerinde yansımaların yer 

almış olduğu da dikkatimiz çekmektedir.  

7.1.3. Murat Morova 

Doğu mistisizmini özümsemeye çalışmış, geçmişin görsel kodlarını ve 

modern zamanların teknik ile üslubunu tuvali üzerinde bir potada eriterek eserlerinde 

yansıtmış olan sanatçının, özellikle kaligrafik unsurların etkisiyle oluşturduğu 

kompozisyonları ilk göze çarpan özelliklerinden birisidir. Sanatçının çalışmalarından 

gördüğümüz kadarıyla bir Hurufilik etkisinden de söz edilebilir. Alevi-Bektaşi 

ikonografisindeki temel figürlerden birisi olan klasik İnsan-ı Kâmil’in fazlasıyla 

etkisinde kalan sanatçı, bu etkiyi de eserlerine yansıtmıştır. Bu da sanatçının 

yukarıda da belirttiğimiz gibi geçmişin görsel üretimlerinin günümüzdeki modernize 

edilmiş çizgisel üslupla nasıl birleştirilebileceği sorusuna bir cevap niteliğindedir. 



167 

 

 
Resim 91: Murat Morova; İsimsiz, Tuval Üzerine Suluboya, 2018, 50x40 cm. 

Kaynak: http://muratmorova.com/work/2019-cosmic-latte/ 

(Erişim Tarihi: 07.05.2019) 

 

Bir daire içerisinde resmedilmiş olan İnaân-ı Kâmil motifi, yansıtıldığı 

tuvalde yapılan çalışma neticesinde sanki figürü eski bir parşömen veyahut saman 

kağıdı üzerinde seyreder gibiyiz. Bu eserde dikkatimiz çeken bir husus da benzerlik 

arz ettiğini düşündüğümüz Leonardo da Vinci’nin ‘’Vitruvian Man’’ ismiyle bilinen 

ve insan anatomisine dair yaptığı çalışmaları neticesinde hasıl olan eserdir. 

 
Resim 92: Leonardo da Vinci; Vitruvian Adam 

http://muratmorova.com/work/2019-cosmic-latte/


168 

 

Hurufiliğin, Rönesans’ın dahi sanatçısın da Vinci’nin kompozisyonunun, 

Alevi-Bektaşi ikonografik unsurlarının bir çemberde yansıtıldığı bu eser kompleks 

tarsımı ve modern estetik çizgiyle yaratılmış bir çalışmadır.   

 

 

 

 
Resim 93: Murat Morova; Untitle, Ravî Serisinden, Tuval Üzerine Karışık Teknik, 

30x20 cm, 2015 



169 

 

 
Resim 94: Murat Morova, Ten Yorgunu Serisi, Cam Üzerine Serigrafi, 2000. 

Kaynak: http://muratmorova.com/work/2000-ten-yorgunu/ 

(Erişim Tarihi: 07.05.2019) 

Murat Morova’nın en dikkate şayan eser serilerinden birisi 2000 yılında 

gerçekleştirdiği ‘’Ten Yorgunu’’ adlı serisidir. Ten Yorgunu serisinde sanatçı, 

batının estetik unsurları ile doğunun yoğun olarak hissedilen öz meselesi üzerine 

yoğunlaşıp, İnsân-ı Kâmil formu üzerinde bu deneysel çalışmaları yaparken, 

toplumsal mesajını da eserlerdeki içeriklere yansıtmaktan geri kalmamıştır. 

Kompozisyonda bir daire içerisinde yansıtılmış olan asosyal(asocial), 

aseksüel(asexual), kaybenden(loser), istenmeyen kişi(persona non grata) gibi tabirler, 

toplum içerisinde azınlık olarak kalan ve çoğunluk tarafından anlaşılamayan, saygı 

gösterilmeyen güruhların ve o güruhların psikolojik olarak hissettikleri 

dışlanmışlığın sanat vasıtasıyla dışavurumu sayesinde Murat Morova’nın Ten 

Yorgunu serisi, bu güruhların adeta sessiz sesi olmuştur. Alevi-Bektaşi inanç 

http://muratmorova.com/work/2000-ten-yorgunu/


170 

 

kültürünün de tarihsel süreç içerisinde toplumda çeşitli baskılarla ve saldırılarla karşı 

karşıya kalmaları, toplumdaki bir kesim tarafından dışlanma ve nefret söylemlerine 

maruz kalmaları hasebiyle Ten Yorgunu serisinin anlamı konumuz itibariyle daha 

anlamlı bir hal almaktadır.    

Ayrıca 12 adet İnsân-ı Kâmil motifinin olması da sayının rastgele 

seçilmediğini, buradaki On iki portrenin On iki İmamı temsil ettiğini de bizlere 

göstermektedir.168 

 

Resim 95: Murat Morova; Ten Yorgunu Serisinden bir ayrıntı 
Kaynak: http://muratmorova.com/work/2000-ten-yorgunu/ 

(Erişim Tarihi ve Saati: 07.05.2019) 

 

                                                 
168 Erol Kılıç; Çağdaş Türk Resminde Geleneksel Etkileşim, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 
S.25, s.332. 

http://muratmorova.com/work/2000-ten-yorgunu/


171 

 

 
Resim 96: Murat Morova; Kıssadan Hisse Serisinden İnsân-ı Kâmil, Tuval Üzerine 

Karışık Teknik, 2009, 50x150 cm. 
Kaynak: http://muratmorova.com/work/2010-kissadan-hisse/ 

(Erişim Tarihi: 07.05.2019) 
 

 

 

 
Resim 97: Murat Morova; Untitle, Kozmik Latte Serisinden, Tuval Üzerine 

Suluboya, 50x40cm, 2018. 

Kaynak: http://muratmorova.com/work/2019-cosmic-latte/ 

(Erişim Tarihi: 07.05.19) 
 

 

http://muratmorova.com/work/2010-kissadan-hisse/
http://muratmorova.com/work/2019-cosmic-latte/


172 

 

 
Resim 98: Murat Morova; Tenin Gölgesi Tinin Gövdesi Serisi, Cam Üzerine 

Serigrafi, 29 x 34.5 x 8 cm, 2000. 

Kaynak: http://muratmorova.com/work/2000-tenin-golgesi-tinin-govdesi/ 

(Erişim Tarihi: 07.05.2019) 

 

http://muratmorova.com/work/2000-tenin-golgesi-tinin-govdesi/


173 

 

 
Resim 99: Murat Morova; Ravi Serisinden Ayrıntı 

Kaynak: http://muratmorova.com/work/2000-tenin-golgesi-tinin-govdesi/ 

 

 

 

 
Resim 100: Murat Morova; Untitle, Kozmik Latte Serisinden, Tuval Üzerine 

Suluboya, 180x260cm, 2018. 

Kaynak: http://muratmorova.com/work/2019-cosmic-latte/ 

(Erişim Tarihi ve Saati: 07.05.19, Saat: 11:20) 

http://muratmorova.com/work/2000-tenin-golgesi-tinin-govdesi/
http://muratmorova.com/work/2019-cosmic-latte/


174 

 

İnsân-ı Kâmil motifi, giz üzerine kurulmuş bir yazı-resim çerçevesinde 

şekilleniş bir kompozisyon bütünüdür. Tanrı, öz ruhundan üfleyerek Adem’in külli 

varlığını zuhura getirdi. Adem’i alem içerisine koydu. Ancak alemdeki mevcut 

unsurları Adem’e de nakş etti. Böylece, alemi Adem içinde, Adem’i de alem içinde 

inşa etti.(Resim 14, 15) Örneğin koca okyanuslardaki tuzlu suyu, Adem’in gözünden 

akan bir damla gözyaşına sığdırdı. Alemdeki, en şerefli varlık sıfatını insana verdi. 

İnsana şuur ve nefis vererek kendi hükmünü kendi elleriyle meydana getirme şansı 

tanıdı.  

Tanrı; bir meniden embriyo, bir embriyodan vücut meydana getirdi. Onu 

anne karnında cenin pozisyonunda tuttu, kişi orada beslendi. Kas ve kemik sistemi 

anne karnında oluştu ve vakti zamanı geldiğinde dünyaya zuhur etmesini 

sağladı.(Resim 11) Şekillenen insan, zuhur ettikten sonra bilinçlenmeye ve yaşadığı 

alemi anlamlandırmaya başladı. Tanrı, tüm bu zahmeti aslında tek bir şey için yaptı. 

Kenz-i Mafî 169 düsturunca Adem, alemde halk edildi.  

Bu gelişim mertebeleri mucibince insan dünyada yayıldı. Örgütlenip 

devletler, imparatorluklar inşa etti. Günü geldi zalim oldu, yaktı yıktı, aşırıya 

kaçanlardan oldu. Bunun üzerine yaradan, halifesi olan ve en değerli mâhlûkat 

sıfatını verdiği insana tebliğlerde bulundu. Hakkı, hukuku ve doğruyu gösterdi. İnanç 

değerleri sundu ve temiz ve doğru bir yol doğrultusunda O’na yönelmesini istedi. Bu 

minval üzerine üç büyük din hasıl oldu. Sadece tebliğ etmek üzere bir peygamber 

göndermekle kalmadı, bazısına da kitap verdi. İnsanın öğrenmesini, sorgulamasını, 

anlamlı bir hayat sürmesini istedi. Gönderdiği ilimler, peygamberler, kitaplar 

sayesinde ‘’gizli hazine’’yi insana bulduracak haritalar, pusulalar meydana getirdi. 

Hz. Muhammed ile tamamlanan nebilik döneminden sonra, bizim nazarımızca veliler 

dönemi başladı ve bu veliler dönem dönem çeşitli ilimler ve yorumlarla Kur’andaki 

ve insandaki gizli meselelerin özüne vakıf olmaya ve bunları çevrelerindeki 

yarenlerine anlatmaya başladı. Tıpkı Hz. İbrahim, Hz. Nuh, Hz. Musa,, Hz. İsa, Hz. 

Muhammed, Buda, Konfüçyus vd. inanç önderleri gibi. Bu önemli şahsiyetler de 

tebliğ ettikleri inanç değerlerini ilk  zamanlarda sadece kısıtlı bir çevrede ve 

                                                 
169 Yaradanın insanı yaratmadaki amacı. Anlamı: ‘’Ben gizli bir hazine idim, bilinmek istedim.’’ 



175 

 

kendilerine en sadık olan yarenleriyle paylaştılar. Çünkü biliyoruz ki, tasavvufta 

Adem ve kap metaforu vardır. Her kişi kabı kadar ilerler, idrak eder ve anlamlı 

bütünlükler oluşturur. Her sözün ve yorumun arkasındaki esas anlamı çoğu avam 

maalesef idrak edebilecek bir kapasitede değildir. İlm-i ledün170 olarak 

kavramsallaştırılan bu gizli öğretilere anlam vermek de her kişinin değil er kişinin 

harcıdır. İşte İnsan-ı Kâmil formu da bu ilm-i ledün içerikle bezenmiş ve 

oluşturulmuştur. Alevi-Bektaşi İnanç sisteminde Tanrısal tecellinin sembolize 

edildiği en önemli figüratif kompozisyon İnsân-ı Kâmil motifidir.  

Figür incelendiğinde ilk göze çarpan unsur Hakka ve bir anlamda da 

kendisine tam anlamıyla teslim olmuş şekildeki duruşudur.  Bunun yanında Alevi-

Bektaşilik inanç sisteminin temel değerlerinden birisi olan Ehl-i Beyt’in ism-i 

şeriflerinin bu motifte yansıtıldığı görülmektedir. Harf ilmi olan Hurufilik 

doğrultusunda remz edilmiş İnsan-ı Kâmil motifi, taşıdığı tasavvufi derinlik  ve 

oluşturduğu kompozisyonuyla Alevi-Bektaşi inanç sistemindeki en önemli 

kompozisyonlardan birisidir.  

İşte bu bilinç ışığında Murat Morova; geçmişin derinlikli düşünce sistemini 

günümüzün modern perspektifiyle birleştirmiş ve eserleriyle İnsân-ı Kâmil motifinin 

modern yansımasını görsel kültür tarihimize kazandırmıştır.   

7.1.4. Erol Akyavaş  

Alevi-Bektaşi inanç sistemindeki önemli olayların, kavramların ve kişilerin, 

ruhuna uygun bir şekilde yansıtıldığı en önemli eser topluluklarından bir kısmı Erol 

Akyavaş’ın fırçasıyla şekillenmiş ve onun masalsı anlatım prensibi minyatür sanatı 

nüanslarıyla birleşerek bu eser topluluklarının ortaya çıkması sağlanmıştır. 

İkonografik öğelerin lirik bir mahiyetle tuvaline aktarmış olan Erol Akyavaş, bu 

üslubuyla Türk resim sanatı tarihimizde çok önemli bir yere sahiptir. Bedri Rahmi 

Eyüboğlu’nun atölyesinde misafir öğrenci olarak yer almış, Paris’te Fernanad Leger 

ve Andre Lhoté’un atölyelerinde çalışmalarını sürdürmüştür.    

                                                 
170 Tanrı sırları 



176 

 

Sanatçının yarattığı üslubun bu kadar ilgi çekici olmasının sebeplerinden 

birisi de almış olduğu mimarlık eğitimidir. Sanatçının almış olduğu bu eğitimi 

sanatçıya oluşturduğu kompozisyonlardaki mekan faktörünün sıradışı bir şekilde ve 

sürreal bir mahiyetle yorumlayabilmesini sağlamıştır.  

Sanatçı özellikle 1980’lerden sonra tasavvufu düşünce sistemi çerçevesinde 

çeşitli çalışmalar yaptı. Bunun yanında doğu kültüründeki görsel kültür 

programlarını eserlerinde kullandı. Minyatür, hat ve ebru gibi doğu kökenli 

sanatların figüratif geleneğinden yararlanarak oluşturduğu soyut kompozisyonlarda 

kullandı. 

Sanatçının 1983’te oluşturmuş olduğu Kerbela serisi konumuz itibari ile 

önemli bir yere sahiptir. Akyavaş, bu serisinde oluşturmuş olduğu kompozisyonlarda 

mimari çözümlemeleri ve minyatür sanatı etkisindeki mekan çalışmalarıyla 

karşımıza çıkmaktadır. Kerbela serisinde, eserler genel olarak sükûnetin, lirizmin ve 

matemin görsel kodlarını bizlere sunmaktadır. Sessiz bir çölün tam ortasında insana 

kendisini yapayalnız ve buruk hissettiren bu eserlerin, yaşanan elim hadisenin 

ağırlığına uygun olarak renklendirilmiştir.  

 
Resim 101: Erol Akyavaş; Kerbela Vakası, T.Ü.Y.B, 125x95 cm,1983 

Özel Koleksiyon 

Kaynak: Sezer Tansuğ; Çağdaş Türk Sanatı; s:263. 



177 

 

 
Resim 102: Erol Akyavaş; Kerbela IV, Kağıt üzerine akrilik ve altın varak, 

125x100cm,1983 

Koleksiyon Bilinmiyor 

Kaynak: Erol Kılıç; a.g.m. s:540 

 

Resim 103: Erol Akyavaş; Kerbela, T.Ü.Y.B, 125x100 cm, 1983 

Koleksiyon Bilinmiyor 

Kaynak: Beral Madra, Haldun Dostoğlu; Erol Akyavaş Selected Works, Bilgi 
Üniversitesi Yayınları, 2000, s:114 

 



178 

 

Akyavaş, Kerbela serisinde oluşturduğu kompozisyonlarda, Kerbala 

Vakası’nın vehametini tasvir ederken, Alevi-Bektaşi inanç sisteminden unsurları da 

eserlerine yerleştirmiştir.(Zülfikar kılıcı, Hz. Hüseyin ve yarenlerinin gül ile 

sembolize edilmeleri gibi) Kırmızının ve siyahın eserlerinde ağırlıklı olarak 

görüldüğü anlaşılmaktadır. Kanımızca siyah rengiyle, matem teması vurgulanırken, 

kırmızı rengiyle ise, eriştikleri şehitlik mertebesine ve masumluklarına vurgu 

yapılmış olabilir. Teknik olarak ise, Matrakçı Nasuh’un topografik çalışmalarının 

etkisinden söz edilebilir.(Resim 16) 

Akyavaş’ın konumuz itibariyle bizi ilgilendiren diğer önemli serisi ise 

Hallac-ı Mansur serisidir. Kaligrafinin, soyut tavrın ve geometrik unsurların bir 

kompozisyonda eritildiği Hallac-ı Mânsur serisi, resim sanatı tarihimiz adına nevi 

şahsına münhasır bir seridir.  

Burada Hallac-ı Mansur’un düşünce sistemine dair bir açıklama yapmamız 

gerekmektedir. Hallac-ı Mansur; tasavvufi düşünce aleminin en öne çıkan 

isimlerinden birisidir. ‘En el-Hak’’ kavramıyla karşımıza çıkan Hallac-ı Mansur, 

insanın Hakkın özünden bir parça olduğunu ve o özdeki parçanın keşfiyle O’nun 

aşkıyla kişinin kendisini anlamlandırma ve O’nun aşkında yok olma meselesini ve 

insanların farkına varmasını sağlamaya çalışılmıştır. Yukarıda da bahsettiğimiz gibi 

her sözün ve yorumun içerisinde barındırdığı sırları anlamak her kişinin değil er 

kişinin harcıdır. Hallac-ı Mansur da işte bu er kişilerden bir parçadır. Ne yazık ki 

bahsettiği meseleler farklı yorumlanarak Hallac’ın şirk yoluna saptığına kanaat 

getiren Mâlikî kadısı Ebû Ömer Muhammed b. Yûsuf el-Ezdî idamına hükmetti. 

Abbasi Halifesi Halife Muktedir Billâh tarafından ceza onaylandı ve idam edildi.  



179 

 

 
Resim 104: Erol Akyavaş; En el-Hak 

 
Resim 105: Erol Akyavaş; Hallac-ı Mansur serisinden 

 

 



180 

 

 

Resim 106: Erol Akyavaş; Hallac-ı Mansur Serisinden 

 

 

 
Resim 107: Erol Akyavaş; Hallac-ı Mansur Serisinden 

 



181 

 

 
Resim 108: Erol Akyavaş; Hallac-ı Mansur Serisinden 

 

Hallac’ın, Elif harfinin oluşumunun temelini noktadan itibaren alır. Ona göre ‘’Elif 

noktadır’’171. Noktadan zuhura gelir, bu zuhurattan harfler, harflerden kelime, 

kelimeden de cümleler hasıl olur. Ancak bu harf, kelime, cümle ve bu vasıtalarla 

oluşan kelamın özü bir tek noktadır. Nokta, mücerred bir kavramdır ve kelamın 

dayanak noktasıdır. Bunun yanında Hallac, daireyi ‘’saf bilginin kaynağı’’ olarak 

görür. 172 Daire tıpkı nokta gibi tekil bir oluşum, geometrik bir formdur. Bunun 

yanında daire, enerjisel manada bir anlam ihtiva eder. Daire formu yaşamdaki 

süregelen deveran meselesini anlatır.(Dünya kendi ekseni etrafında dönmesi, kanın 

insan vücudunda dolaşması ve dönmesi gibi) 

Akyavaş’ın Hallac-ı Mansur serisinde noktanın özüne ve mahiyetine dair 

deneysel bir çalışma sunmuştur. Akyavaş’ın eserlerinde nokta; kimi zaman spiral bir 

oluşum meydana getirmiş(Resim 20), merkezden dışarıya olan hareketiyle halka 

ulaşmış, dışarından merkeze olan hareketiyle Allah’ın tekliğine ve tevhid kavramına 

                                                 
171 Yaşar Nuri Öztürk; Hallac-ı Mansur ve Eseri, Yeni Boyut Yayınları, İstanbul 2007, s:323.   
172 Yaşar Nuri Öztürk; a.g.e., s:317. 



182 

 

göndermede bulunmuştur. Yani ‘’El ele el Hakka’’ düsturu sanatçının tuvalinde 

hayat bulmuştur. Nokta bazen Hz. Ali’nin   “Evvelce Allah tarafından indirilmiş ne 

kadar kitap varsa hepsi Kur'an'da mevcuttur. Kur'an'da ne mevcud ise hepsi de 

Fatiha'dadır. Fatiha'da ne varsa hepsi Bismillahirrahmiinirrahıym' dedir. 

Bismillahirrahmanirrahıym 'de ne varsa Be'dedir. Be' de ne kadar ilim ve esrar 

toplanmış ise hepsi Be'nin noktasındadır. Ve ben de Be'nin altındaki o noktayım” 

diye buyurduğu173 sözün sirayet ettiği motifsel endişeyle sanatçının eserlerinde 

kendisine yer bulmuştur.(Resim 21)  

 
Resim 109: Erol Akyavaş; Hz. Ali, tuval üzerine akrilik, 152x127, 1990 

 

 

 

 

 

                                                 
173 Gizli İlimler Hazinesi, (der: Mustafa İloğlu), Seda Yayınları, İstanbul, 2015, s:19. 



183 

 

7.1.5. Balkan Naci İslimyeli 

Çağdaş Türk resim tarihimizin farklı üslubuyla dikkat çeken bir diğer ismi 

ise Balkan Naci İslimyeli’dir. Daha önceki dönemlerde de rastladığımız ancak 1980 

sonrasında iyice kendisini belli eden tasavvufi içerikli eserler Türk resminde önemli 

bir yer edinmiştir. İkonografik içerikler, İslam tarihindeki önemli kişiler ve olaylar 

gibi meseleler tuvallerde ve değişik teknikteki eserlerde kendisine yer bulmuştur. Bu 

tarz eserlerin Türk resim tarihimizde önemli bir yer edinmelerinin sebebi ise doğu 

mistisizminin batı pentüründe hayat bulması, çağdaş olanla gelenekselin bir bütün 

halinde kompozisyonlar oluşturması bu meseleyi deneysel bir hale getiriyor. İşte bu 

deneysel üslubun temsilcilerinden birisi de Balkan Naci İslimyeli’dir.  

Foto-gerçekçi yorumlamasıyla oluşturduğu Suret sergisinde sanatçı, bir 

anlamda arayışlarını ve sanatsal üretim aşamasının sanatçıyı nasıl etkileyip 

şekillendirdiğini eserlerinde yansıtmıştır. Suret sergisindeki eserlerinde genel olarak 

kompozisyonlarda konularını İslam’daki dini imgelerden yaratmıştır. İşte bu 

sergisinde yer alan çalışmalardan birisi olan ”Sanatçının Kendi Ölümünü Taşıdığının 

Resmidir” adlı çalışması, Alevi-Bektaşi ikonografisi içerisinde yer alan Hz. Ali’nin 

kendi tabutunu taşıdığı tasvirin modernize edilmiş halini yansıtmıştır.   

 
Resim 110: Balkan Naci İslimyeli, Suret Sergisinden Sanatçının Kendi Ölümünü 

Taşıdığının Resmidir adlı çalışma, Tuval Üzerine Karışık Teknik, 75x157 cm, 1997-

1998. 

 



184 

 

 
Resim 111: Balkan Naci İslimyeli; Suret Sergisinden;  Sanatçının Kendini Elinin 

Aynasında  Gördüğünün Resmidir. adlı çalışması 
Kaynak: Emine Önel Kurt; Çağdaş Türk Resminde Dinsel Referanslar, Sanat ve 
İnanç 2, MSGSÜ Türk Sanatı Tarihi Uygulama ve Araştırma Merkezi Yayınları, 

İstanbul, 2004, s:323. 

 

Bektaşi Dedebabalarından Mehmet Ali Hilmi Dedebaba’nın nefesi “Aynayı 

Tuttum Yüzüme” ’de geçen “Aynayı tutum yüzüme/Ali göründü gözüme” dizelerinin 

modern tasvirinin yorumunu Balkan Naci İslimyeli’nin Suret Sergisi’nde 

görmekteyiz. Bu eserde derinlikli bir benlik gözlemi, “bir ben var benden içeri” 

düsturundaki o “ben” kavramına yapılan yolculuğun seyri İslimyeli tarafından çok 

hisli bir şekilde yansıtılmıştır. İslimyeli’nin eserlerine baktığımızda genel bir yorum 

yapmak gerekirse; geçmiş dönemin yarattığı geleneksel üslupların özgün bir yorumla 



185 

 

ve modernist bir perspektifle yaratılmış olduğunu görmekteyiz. Bu özelliği de 

sanatçıyı Türk Resim Sanatı tarihinde önemli bir yere koymaktadır. 

7.1.6. Aliye Berger 

Köklü Kabaağaçlı ailesindeki bireylerin sanatsal faaliyetleri ile alakalı 

herkesin bir ufak da olsa mâlûmatı vardır. Fahrelnissa Zeid, Füreyya Korel, Cevat 

Şakir Kabaağaçlı, Nejat Devrim gibi ailede pek çok başarılı sanatçı yetişmiştir. Aliye 

Berger de ailedeki bu sanatçı bireylerden birisidir. Özellikle gravür sanatındaki 

başarılı eserleriyle ünlüdür. 1954 yılında Yapı Kredi Bankası’nın düzenlemiş olduğu 

resim yarışmasını “Güneşin Doğuşu” adlı yapıtıyla kazanmış ve isminin geniş 

kitlelerce duyulmasını sağlamıştır.    

Yaşam dolu ve yaşamın içinden bir insan olarak Aliye Berger, incelikli 

görüşü ve hissiyatlı dokunuşlarıyla gravür sanatı başta olmak üzere Çağdaş görsel 

kültür envaterimize çok önemli eserler kazandırmıştır. Konumuzla alakalı olan 

eserimiz ise “Bektaşiler” adını taşımaktadır. Genellikle siyah-beyaz renklerin 

ağırlıklı olarak görüldüğü gravürlerine nazaran Bektaşiler eseri renkli gravürlerinden 

birisidir.  

Aliye Berger’in bu eserine ilk bakışımızda primitif semboller olarak 

algıladığımız bir takım figürlerle karşılaşmaktayız. İnanç sistemine dair spesifik bir 

sembolik veya figüratif bir öğe, Türk-İslam geleneksel teknik ve konu repertuarından 

ziyade sanki Asya kıtasındaki bir bölgede yer alan levha üzerine bir anlamlandırma 

çabası içerisindeyiz. Ancak daha önce de belirttiğimiz gibi zaten alt metinleri fazla, 

gizli ve sırlı birçok noktası olan Alevi-Bektaşi inanç sisteminin sanatçıda uyandırdığı 

figüratif çağrışımlar bir de sanatçının hayal dünyasıyla birleşince kompozisyondaki 

derinlik ve gizlilik meselesi daha da ön plana çıkmaktadır.  

Dikey bir düzlemde, asimetrik bir tutumla yerleştirilmiş olan figürlerden 

bize göre sol taraftaki sırada, Bektaşilikteki Hüseyni taca benzeyen bir taç takmış 

soyut bir figür bulunmaktadır. Bektaşi edebiyatının ünlü şairlerinden Edip Harabi’nin 

Mecma’ül Bahreyn adlı eserinde geçen “Sırrı Sırrullahın tamamı oldum”  dizesi bu 



186 

 

eserde yer alan figürün mahiyetini belirtir niteliktedir. Bu sırlı kompozisyonda 

kendisi de sır olmuş ve o sırra karışmıştır ve o sırda kendisine mekan bulmuştur.  

Kullanılan renk skalası ise eser üzerinde bir deformasyon olduğu izlenimi 

uyandırmaktadır. Aliye Berger; bu eseriyle Alevi-Bektaşi öğretisinde yer alan 

söylemlerden birisi olan “Sır var sır içinde” tabirine nazire yaparcasına son derece 

derinlikli ve esrarlı bir eser meydana getirmiştir.  

 
Resim 112: Aliye Berger; Bektaşiler, Gravür üzerine boyama, 76x28 cm 

 

 



187 

 

8. SONUÇ 

Kelimelerin var olmadığı, konuşma yetisinin dahi gelişmemiş olduğu 

primitif dönemlerden beri insanoğlu çevresini anlamlandırma güdüsüyle hareket 

etmiştir. 

İşe ilk olarak temel ihtiyaçlarını giderme maksadıyla başlamış ve insan 

zihninin estetik endişesinin ilk pırıltısı bu ilkel av aletlerinde belirmiştir. Çevresine 

entegre olmaya çalışmış, doğada var olan zorluklara karşı alternatif çözümler üretmiş 

olan insanoğlu, böylece maddelere şekil verme meselesini keşfetmiştir. 

Bunun yanında yaşadığı çevrede tecrübe ettiği doğa olaylarını, güçlü ve 

zayıf kavramlarını irdelemiş, bu irdeleme neticesinde korkunun ve kaygının yaratmış 

olduğu hissiyatla tapınma ve inanma sistematiğinin ilk merhalesini oluşturmuştur. 

Korunma ve sığınma ihtiyacı hisseden insan, bu doğrultuda çeşitli tapınma ritüelleri 

ve bu ritüelleri daha da anlamlı kılma amacıyla çeşitli objeler üretmiştir. İşte ilk 

insan türlerinin yaratmış olduğu düşünce sistemleri ve buna bağlı obje sistematiği, 

dinin ve sanatın birlikte ilerleyeceği kavramsal meselenin kökenini oluşturmuştur. 

Tarım devrimini meydana gelmesi, o döneme kadar göçebe olarak yaşamış 

olan insanların sabit bir mekanda yurt tutması gerekliliğini gündeme getirmiştir. 

Artık bireysellik yerini topluluklara bırakmış, o topluluklardan devletler kurulmuş , 

yıkılmış, topluluklar arası çıkan çatışmalar ve savaşlar hasıl olmuş, değişen ve 

gelişen süreçler toplumsal göçlerin yaşanmasına neden olmuştur. 

İşte bu savaşlar, göçler ve kurulan devletlerin münasebetiyle kültürlerarası 

etkileşim sağlanmış, devletler birbirlerinin geleneklerinden, inanç sistemlerinden ve 

tabi ki sanatlarından etkilenmişlerdir. Bu etkileşim neticesinde üretilen obje 

repertuvarında farklı üsluplar doğmuş, şekillenmiş ve özgün yapıtlar ortaya çıkmıştır.  

İşte bizim çalışmamızın çıkış noktası yukarıda özetlemeye çalıştığımız 

mesele, bu çerçevede gerçekleşmiş olan sanatsal ve estetik birikimlerin inanç 

sistemleriyle olan etkileşimleri ve bu etkileşimlerin ışığında doğan sanatsal üretim 

faaliyetleridir.  



188 

 

Anadolu menşeili bir inanç dairesinin sanatsal üretim faaliyetlerini 

incelerken, pek tabii bu topraklarda daha önce doğmuş ve gelişmiş olan kültürel ve 

estetik birikimi de incelemeden konumuza girizgah yapamazdık. Bu topraklardaki ilk 

ciddi ve görkemli devlet yapılanmalarının miras bıraktığı kültürel gelişim ve üretim 

serüvenini sergileyerek yapmış olduğumuz girizgah, çalışma konumuzun temelini 

oluşturmuştur.  

Daha sonraki süreçte kitaplı dinlerin ortaya çıkışı, bu dinlerin temel 

dayanağı olan kutsal kitaplardaki emareler sanat ve din ikilisinin arasındaki ilişkinin 

daha sık sorgulanmasına neden olmuştur. Artık sanatsal üretim dürtüsünün sınırları, 

kutsal kitaplar çerçevesinde belirlenmiş ve sanatçıdan bu kitapların getirmiş olduğu 

sınırlara uyulması beklenmiştir. Bu sınırlar kimi zaman Yahudilikteki gibi sert bir 

biçimde çizilmiş ve sanat faaliyetlerine hoş bakılmamışken, kimi zaman da 

Hristiyanlıktaki gibi sınırlar, sanatın bir propaganda işlevi görmesini olanaklı 

kılmıştır. Kimi zaman da İslam’daki gibi sanatsal etkinlikler, dinin doğrultusunda 

boyut değiştirmiş ve farklı bir görsel kültür dili oluşturulmuştur. 

Osmanlı Devleti’nin kuruluşu ve gelişimiyle, geleneksel İslam sanat 

perspektifinin farklı bir boyuta ve estetik değere evrilmiş olduğunu görmekteyiz. 

Sanatsal üretimin icrası yüksek bir kaliteye ulaşmış ve insanlık kültür tarihinin en 

özgün yapıtları arasında sayılabilecek bir sanatsal üretim mekanizması 

oluşturulmuştur. 

Değişen ve gelişen tarihsel süreç içerisinde Osmanlı Devleti’nde baş 

gösteren Batılılaşma hareketleri, sosyal ve siyasal anlamda farklı sistemler sunduğu 

kadar kültür-sanat alanında da bu toprakların çok aşina olmadığı teknik ve üslupların 

Osmanlı kültür dairesine girmesi durumu meydana gelmiştir. Batılı sanat form ve 

unsurları deneysel bir estetik kimlik sürecinin başlaması sürecini başlatmış ve sanat 

dünyamızda figüratif bir devrim gerçekleşmiştir.  

Daha sonra yeni kurulan Cumhuriyet rejiminin sanat politikaları da, 

Osmanlı kültür-sanat dairesinin temeline oturmuş ve gelişim bu temel üzerine inşa 

edilmiştir. Sanat, kurulan yeni devletin ve rejimin halka tanıtılması ve halk tarafından 

özümsenmesi doğrultusunda bir araç olarak kullanılmıştır. Sanatçılar İstanbul dışına 



189 

 

çıkarak, Anadolu halkı ile buluşmuş, aynı hayatı paylaşmıştır ve bu paylaşım 

faaliyetleri doğrultusunda Anadolu’nun hikayeleri ve geleneği tuvaller üzerinde 

hayat bulmuştur. Sanatçı, tabi  olduğu Anadolu kültürünün gerçekliğini ve sertliğini 

tatbik ederekgeleneksel halk kültürü ve Anadolu insanı da bu “yabancı” simaların 

vesilesiyle yeni sanatsal repertuvarda kendisine yer bulmuştur. 

Yeni sanatsal akımların ve değişen dünyanın ortasında kimi sanatçılar da 

esrarlı formların ve bilinmez sırların çözümünü ararken bulmuştur kendini. Alevi-

Bektaşi inanç sistemi; derine inildikçe sırların içerisinden yeni sırların hasıl olduğu, 

grift ancak okumasını bilene açık bir idrak etme olanağı sunan b,r değerler silsilesi 

bütünüdür.  

İçerisinde barındırdığı ikonografik unsurları, hem estetik değerleri hem de 

barındırdığı gizli anlamlarıyla, giz peşinde olan sanatçının her zaman ilgisini 

çekmiştir. Dönemin getirdiği zorlu şartlarda inancını bu soyut figüratif öğelere 

gizlemiş ve zengin bir görsel perspektif mekanizması yaratmıştır. İşte bu çalışmayla, 

farklı arayış neticesinde Alevi-Bektaşi ikonografik repertuvarıyla karşılaşmış ve 

hemhal olmuş sanatçıların, gelişen ve değişen teknik ve üsluplarla, Batılı mahiyetteki 

görsel üretim araçlarıyla, mistik doğunun en efsunlu inanç sistemlerinden birisi olan 

Alevi-Bektaşi inanç sistemi üzerine edindikleri izlenimlerin, gelişen tarihsel süreç 

içerisinde nasıl şekillendiğini ve işlendiğini çeşitli kaynakların ve zihnimizdeki pırıltı 

kırıntılarının ışığında bu açıklamaya değer meseleyi izah etmeye çalıştık. 

Ancak mesele pek tabii burada bitmiyor. Aramak ve bulmak eylemlerinin 

yaratmış olduğu dürtüyle eserler meydana getiren sanatçılar için arayış hiç 

bitmeyecek ve daha nice farklı figüratif eylemler ve içerikler bütünü bu eserlerde 

uyumlu bir kompozisyon çerçevesinde nakş edilecektir. Beyâzıd-ı Bistami’nin, 

“Aramakla bulunmaz, bulanlar arayanlardır.” sözü esasen anlatmaya çalıştığımız 

değişim ve gelişim sürecini özetler niteliktedir. Arayış, kavrayış ve sorgulama 

endişesiyle yaratılan eserlerin daha nice yansımalarla bu topraklardaki inançları ve 

ananeleri farklı hissiyat ve perspektifle  işleneceği aşîkârdır. 

 



190 

 

KAYNAKÇA 

 

AKSEL, Malik; Türklerde Dini Resimler, Kapı Yayınları, İstanbul, 2015 

AKTEPE, Münir, “III. Ahmet”, TDV İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, C:2,İstanbul, 1989, s:34-38. 

AKURGAL, Ekrem, Anadolu Kültür Tarihi, Türkiye Bilimsel ve Etnik Araştırma 
Kurumu, Ankara, 2005. 

ALPASLAN, Ali, Ünlü Türk Hattatları, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara, 1992 

ALTUNEK, N. Serpil; “İlk Türk Matbaasının Kuruluşu ve İbrahim Müteferrika”, 

Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, C:10, S:1, Ankara, 1993, s:191-

204. 

ANTMEN, Ahu, 20. Yüzyıl Batı Sanatında Akımlar, Sel Yayıncılık, İstanbul, 2014 

ARSLAN, N. , ‘’Onlar Grubu’’, Eczacıbaşı Sanat Ansiklopedisi, Yapı Endüstri 
Yayınları, C:3, İstanbul, 1997, s:1376. 

ASLANAPA, Oktay; Türk Sanatı, Remzi Kitabevi, İstanbul, 2014 

AVCI, Casim; “Mes’ûdî”, TDV İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, C:29, Ankara, 2004, s:353-355. 

AYDIN, Derya Uzun; ‘’Sanayi-i Nefise Mektebi’’ ve Paris Güzel Sanatlar Okulu 
‘’L’ecole Des Beaux-Arts’’ Üzerine Bir Değerlendirme”, Akademik Sosyal 

Araştırmalar Dergisi, S:6, 2014, s:74-81. 

BAĞCI, Serpil; “Metinlerden Resimlere: Elyazma Tasvirlerinde Hz. Ali”, Tarihten 

Teolojiye: İslam İnançlarında Hz. Ali(yay. haz. Ahmet Yaşar Ocak), TTK Yayınları, 
Ankara, 2014, s:217-264. 

BAĞCI, Serpil, ÇAĞMAN, Filiz, RENDA, Günsel, TANINDI, Zeren; Osmanlı 
Resim Sanatı, Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, İstanbul, 2006. 

BALLI, Hasan Hüseyin; “Hurûfîlik Nedir?” , Mezhep Araştırmaları Dergisi, S:2, 

2011, s:31-48. 

BAŞKAN, Seyfi, Başlangıcından Cumhuriyet Dönemine Kadar Türklerde Resim, 

Atatürk Kültür Merkezi Yayını, Ankara,2014 

BAŞKAN, Seyfi; Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türklerde Resim, Kültür Bakanlığı 
Yayınları, Ankara, 1990 



191 

 

BEKTAŞOĞLU, Mustafa; Anadolu’da Türk İslam Sanatı, Diyanet İşleri Başkanlığı 
Yayınları, Ankara, 2009. 

BERK, Süleyman, Hat San’atı, İSMEK Yayınları, İstanbul, 2006. 

BİNARK, İsmet; “Türklerde Resim ve Minyatür Sanatı”, Vakıflar Dergisi, S:XII, 

Vakıflar Genel Müdürlüğü Yayınları, Ankara, 1978, s:271-289. 

BURCKHARDT, Titus, Doğu’da ve Batı’da Kutsal Sanat, İnsan Yayınları, İstanbul, 
2017, s:61. 

ÇELİKBAĞ, Tahir, “Osmanlı El Yazmalarında Dini Konular Ve Siyer-i Nebi 

Minyatürleri Hakkında”, Tarih Okulu Dergisi, S: XXXII, 2017, s:537-558.   

ÇOBAN, İbrahim-SERT, Nurcan, “Batılıların Yazdığı Seyahatnamelerdeki 
Gravürlere Yansıyan Şekliyle Anadolu Geleneksel Mimarisi”, İdil Sanat ve Dil 
Dergisi, C:7, S:52, s:1531-1538. 

ÇORUHLU, Yaşar; Türk İslam Sanatı’nın ABC’si, Kabalcı Yayınları, İstanbul, 2000 

ÇAĞATAY Neşet, ÇUBUKÇU İbrahim Agah, İslam Mezhepleri Tarihi, Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, Ankara, 1985 

DAĞLI, Şemseddin Ziya; “İslam ve Ebru Sanatında Soyutlama Düşüncesi 
Kapsamındaki Çalışmaların Modern Resim Sanatıyla Plastik Bağlamda İlintisi”, 

International Journal of Humanities and Education, 2016, s:74-99. 

DANİŞMEND, İsmail Hami, Tarihi Hakikatler, Bilgeoğuz Yayınları, İstanbul, 2016 

DARGA, Muhibbe, Hitit Sanatı, Akbank Sanat Yayınları, İstanbul, 1992. 

DARGA, Muhibbe; Anadolu’da Kadın, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, 2013. 

DE JONG, Frederick; “Bektaşilik’te İkonografi”, Tarihten Teolojiye: İslam 
İnançlarında Hz. Ali(yay. haz. Ahmet Yaşar Ocak), Türk Tarih Kurumu Yayınları, 
Ankara, 2014, s:265-296. 

DERE, Ömer Faruk; Ebru Sanatı: Tarihçe, Malzeme, Uygulama, İSMEK Yayınları, 
İstanbul, 2007 

DERMAN, Çiçek; “Osmanlı İstanbul’unda Bezeme Sanatı”, I. Uluslararası Osmanlı 
İstanbul’u Sempozyumu, 29 Mayıs Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2013, s:495-509. 

DERMAN, Uğur, “Hat”, TDV İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
C:16, İstanbul, 1997, s:427-437. 



192 

 

DERMAN, Uğur, “Ebru”, TDV İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, C:10, İstanbul, 1994, s:80-82. 

DERMAN, Uğur vd,  Sabancı Koleksiyonu: Kaligrafi, Resim, Heykel ve Porselen, 
İstanbul, Akbank Kültür ve Sanat Kitapları, 1995. 

DERMAN, Uğur; “Osmanlı Hat Sanatında Tarikat Pirleri”, Osmanlı Toplumunda 
Tasavvuf ve Sufiler: Kaynaklar-Doktrin-Ayin ve Erkân-Tarikatlar-Edebiyat-Mimari-

Güzel Sanatlar-Modernizm, (yay. haz. Ahmet Yaşar Ocak), TTK Yayınları, Ankara, 

2005, s:649-684.  

DURAN, Gülnur, “Osmanlı Tezhip Sanatında Natüralist Üslupta Çiçekler”, SDÜ 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, S:31, 2018, s:177-199. 

DUYURAN, Rüstem, Birinci Sultan Ahmet Zamanına Ait Bir İstanbul Panoraması, 
Türkiye Turing ve Otomobil Kurumu Yayınları, İstanbul, 1949 

ERDEM, Cem – DEMİR, Tazegül; “Bektaşilik Öğretisinde Terim ve Kavramlar”, 

Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi, S: 55, Ankara, 2010, s:437-470. 

EROĞLU, Özkan; Türkiye’de Resim Sanatı, Tekhne Yayınları, İstanbul, 2015. 

ERSOY, Ayla; Türk Tezhip Sanatı, Akbank Yayınları, İstanbul, 1988. 

EYİCE, Semavi, “Thomas Allom”,  Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, Tarih 

Vakfı Yurt Yayınları, C:1, İstanbul, 1994, s:206-207. 

EYİCE, Semavi; “Kanuni Sultan Süleyman’ın Portreleri Hakkında Bir Deneme”, 

Kanuni Armağanı , TTK Yayınları(Kanuni Armağanı’ndan ayrı basım), Ankara, 
1970. 

FAYDA, Mustafa; “Ömer”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, C:34, 
İstanbul, 2007, s:44-53. 

FIĞLALI, Ethem Ruhi, “Gâdir-i Hûm”, TDV İslam Ansikloepdisi, TDV Yayınları, 
C:13, İstanbul, 1996, s.279-280. 

GENİM, Sinan; “Yüzyıllar Boyu İstanbul Panoramaları”, Uluslararası Osmanlı 
İstanbul’u Sempozyumu(1- 29 Mayıs 2013), 29 Mayıs Üniversitesi Yayınları, 
İstanbul, 2013, s. 455-473. 

Gizli İlimler Hazinesi, (der: Mustafa İloğlu), Seda Yayınları, İstanbul, 2015 

GÖREN, Ahmet Kamil; “Cumhuriyet’in Kuruluşundan Günümüze Türk Resim 
Sanatı”, Türkler Ansiklopedisi, C.18, Yeni Türkiye Yayınları, Ankara, 2002, s. 466-

502.  



193 

 

HANBEL, Ahmed b. Müsned Iv, Ocak Yayıncılık, (çev: Hasan Yıldız, Hüseyin 
Yıldız, Zekeriya Yıldız),  İstanbul, 2014. 

HİZMETLİ, Sabri, “Genel Olarak Râşid Halifeler Dönemi Olayları: Sonuçları ve 
Etkileri”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi,  C:39, S:1, Ankara, 1999, 

s:27-54. 

IŞIN, Ekrem, “Bektaşilik”, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, Tarih Vakfı Yurt 
Yayınları, C:2, İstanbul, 1993. s:131-137. 

İmam Cafer-i Sadık Buyruğu,(der. Ali Adil Atalay VAKTİDOLU) Can Yayınları, 
İstanbul, 2010. 

KAHRAMAN, Mehmet E.-GÜLAÇTI, İsmail E, Osmanlı Devleti Gravürlerinde 
İstanbul Betimlemeleri, Uluslararası Sosyal Araştırmaları Dergisi, C:8, S:39, 2015, 
s:376-383. 

KILIÇ, Erol; “Günümüz Türk Resminde İslam Tasavvufunun Sembolik 
Yansımaları”, İslam ve Sanat Tartışmalı İlmi Toplantı, İstanbul, 2015, s:523-551. 

KILIÇ, Erol; “Çağdaş Türk Resminde Geleneksel Etkileşim”, Uluslararası Sosyal 
Araştırmalar Dergisi, S:25, s:327-340. 

KINAL, Füruzan, Eski Anadolu Tarihi, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara, 1998 

KUBAN, Doğan; Çağlar Boyu Türkiye Sanatının Anahatları, Yapı Kredi Yayınları, 
İstanbul, 2016. 

KUBAN, Doğan, “Gravürler”, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, Tarih Vakfu 

Yurt Yayını, C:3, İstanbul, 1994, s:417-423. 

Kur’an-ı Kerim ve Türkçe Meali,(Yay. Haz. Yaşar Nuri Öztürk), Yeni Boyut 
Yayınları, İstanbul, 2009. 

KURT, Emine Önel; “Çağdaş Türk Resminde Dinsel Referanslar”, Sanat ve İnanç 2, 
MSGSÜ Türk Sanatı Tarihi Uygulama ve Araştırma Merkezi Yayınları, İstanbul, 
2004, s:319-326. 

KUZGUN, Şaban, Dört İncil Farklılıkları ve Çelişkileri, Fazilet Neşriyat, İstanbul, 
2000. 

KÖPRÜLÜ, Fuat; Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, Diyanet İşleri Başkanlığı, 
Ankara,1981 

MADRA, Beral, DOSTOĞLU, Haldun; Erol Akyavaş Selected Works, Bilgi 

Üniversitesi Yayınları, 2000 



194 

 

MAHİR, F. Banu,  “Minyatür”, TDV İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, C:30 , İstanbul, 2005, s:118-123. 

MÜLAYİM, Selçuk, Sanat Tarihi Metodu, Bilim ve Teknik Yayınları, İstanbul, 
1994. 

OCAK, Ahmet Yaşar; “Alevi”, TDV İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, C:2, Ankara, 1989, s:368-369. 

ODABAŞ, Hüseyin – FIRAT, Coşkun,  Osmanlı İmparatorluğu’nda Yazma Eser ve 
Ferman Süsleme Sanatı, Türk Kütüphaneciler Derneği Yayınları, İstanbul, 2016 

Osman Hamdi ve Sanayi-i Nefise Mektebi, (haz. Adnan Çoker) Mimar Sinan 

Üniversitesi 1983 Yayını, İstanbul, 1983 

ÖNDİN, Nilüfer, Gelenekten Moderne Türk Resim Estetiği(1850-1950), İnsancıl 
Yayınları İstanbul, 2011 

ÖNDİN, Nilüfer; Cumhuriyet’in Kültür Politikası ve Sanat(1923-1950), İnsancıl 
Yayınları, İstanbul,2003 

ÖZTÜRK, Yaşar Nuri; Hallac-ı Mansur ve Eseri, Yeni Boyut Yayınları, İstanbul 
2007. 

PAPİLA, Aytül, “Osmanlı İmparatorluğunun Batılılaşma Döneminde Resim 
Sanatının Ortaya Çıkışı ve Osmanlı Kimliğinin Resimsel Anlatımı”,  Gazi 

Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Sanat ve Tasarım Dergisi, S:1, 2008, s:117-

134. 

SARAMAGO Jose, İsa’ya Göre İncil, Kırmızı Kedi Yayınevi, İstanbul, 2011. 

SERİN, A. Yaşar, “Geleneksel Türk Ebru Sanatında Kronolojik Gelişim Süreci İle 
İlgili Bir Değerlendirme”, S.Ü Ahmet Keleşoğlu Eğitim Fakültesi Dergisi, S:26, 

Konya, 2008, s:97-105. 

SERİN, Muhittin, Hat Sanatı ve Meşhur Hattatlar, Kubbealtı Neşriyat, 1999. 

SEVİN, Veli; Anadolu Arkeolojisi, Der Yayınları, İstanbul, 2003. 

SMART, Ninian, “Tarihöncesine Ait Dinlerle İlkel Dinler”, Ankara Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi, S1, (çev. Günay Tümer), Ankara, 1981, s:297-323.  

SOFUOĞLU, Cemal, “Gadir-i Hum Meselesi” , Ankara Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi, S:XXVI, 1983, s:461. 

SÖZEN, Metin – TANYELİ, Uğur, Sanat Kavram ve Terimleri Sözlüğü, Remzi 

Kitabevi, İstanbul, 2011 



195 

 

ŞAHİN, Mehmet Cem; “Antropoloji ve Din: Dinsel ve Kuramsal Temeller”, Türkiye 
Sosyal Araştırmalar Dergisi, S:2, 2016, s:451-473. 

ŞİŞMAN, Mustafa; Hacı Bektaş Veli, Sepya Kitaplar, Ankara, 2013 

TANINDI, Zeren; Türk Minyatür Sanatı, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 
İstanbul, 1996 

TANSUĞ, Sezer; Çağdaş Türk Sanatı, Remzi Kitabevi, İstanbul 1993 

TANSUĞ, Sezer; Çağdaş Türk Sanatına Temel Yaklaşımlar, Bilgi Yayınevi, Ankara, 
1997 

TAŞ, Mutluhan; “XIII. Yüzyılda Anadolu’da Hakim Olan Tasavvuf Düşüncesinin 
1980 Sonrası Çağdaş Türk Resim Sanatına Yansımaları” (Selçuk Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü Yayımlanmamış Doktora Tezi), Konya, 2010 

TEMREN, Belkıs, Bektaşiliğin Eğitsel ve Kültürel Boyutu, Bektaşi Kültür Derneği 
Yayınları, Ankara, 1998 

Türk El Sanatları, Yapı ve Kredi Bankası Yayınları, İstanbul, 1969. 

Türkçe Sözlük, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara, 1988 

UĞUR, Ahmet; “Selimnâme”, İslam Ansiklopedisi, TDV Yayınları, C:36, İstanbul, 
2009. 

UYKUR, Ramazan, “El-Cezire(Cizre) Atabeglerinin Sikkeleri”, Tarih Okulu 

Dergisi, S:XXXIII, 2018, s:23-43.  

ÜNGÖR, İbrahim, “Urartu Maden Ergitme Sahası “Kurtderesi” İliç (Erzincan)” , 
Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, C:9, S:43, 2016, s:955-969. 

ÜREKLİi Fatma, “Sanâyi-i Nefîse Mektebi”, TDV İslam Ansiklopedisi, TDV 

Yayınları, İstanbul, 2009, s:93-97. 

YAMAN, Zeynep Yasa; “D Grubu”, Dünden Bugüne İstanbul Ansiklopedisi, Tarih 

Vakfı Yurt Yayınları, C:2, İstanbul, 1994, s:540-541. 

 

 

 

 



196 

 

 

 

İnternet Kaynakları 

https://www.ketebe.org/eser/4185?ref=artist&id=445   (Erişim Tarihi: 
19.04.2019) 

https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=uc1.c038519667;view=1up;seq=32 (Erişim 
Tarihi: 15.04.2019)  

http://muratmorova.com/work   (Erişim Tarihi: 07.05.2019) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.ketebe.org/eser/4185?ref=artist&id=445
https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=uc1.c038519667;view=1up;seq=32
http://muratmorova.com/work

